DOSIER

Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia*
Psicodélicos S. A.: reflexiones sobre la capitalizacion
y el corporativismo de las plantas de poder

Psychedelics Inc.: reflections on the capitalization
and corporatism of power plants

Abstract | This article aims to understand how contemporary psychedelic capitalism,
through medicalization, regulation, and commodification of ancestral psychoactive subs-
tances (such as psilocybin mushrooms, peyote, ayahuasca and others), reproduces dynam-
ics of biopiracy and bioappropriation that exploit the territories, knowledge, and practices
of indigenous communities. From a critical perspective grounded in the theory of the co-
loniality of power, the paper examines how the psychedelic industry of the Global North,
supported by hegemonic biomedical and legal frameworks, extracts these knowledges and
entheogens from their cultural contexts to transform them into commercial products,
thereby reinforcing social, economic, and epistemic inequalities. Additionally, it analyzes
the role of the United States’ war on drugs as a biopolitical device that regulates and cri-
minalizes these practices, limiting access to and the use of alternative forms of knowledge.
Keywords | psychedelics | biopiracy | medicalization | coloniality | biocultural heritage.

Resumen | Este articulo esta enfocado en entender como el capitalismo psicodélico contem-
pordneo, a través de la medicalizacion, regulaciéon y mercantilizacion de sustancias psi-
coactivas ancestrales (como hongos psilocibios, peyote, ayahuasca y otras), reproduce di-
namicas de biopirateria y bioapropiacion, las cuales explotan los territorios, saberes y
practicas de comunidades indigenas. Desde un enfoque critico basado en la teoria de la
colonialidad del poder, se examina como la industria psicodélica del Norte Global, respal-
dada por marcos biomédicos y legales hegemédnicos, extrae estos conocimientos y ente6-
genos de sus contextos culturales para convertirlos en productos comerciales, reforzando
desigualdades sociales, econémicas y epistémicas. Asimismo, se analiza el papel de la gue-
rra contra las drogas de Estados Unidos como dispositivo biopolitico, el cual regula y cri-
minaliza estas practicas, limitando el uso y acceso a formas de conocimiento alternativas.
Palabras clave | psicodélicos | biopirateria | medicalizacion | colonialidad | patrimonio bio-
cultural.

Recibido: 10 de octubre, 2024. Aceptado: 16 de mayo, 2025.
* Directora de la Asociacion Civil CANNATIVA.
Correo electrénico: politapepper@gmail.com

Garibay Munguia, Genlizzie Elizabeth. «Psicodélicos S. A.: reflexiones sobre la capitalizacién y el corporativismo de las
plantas de poder.» INTER DISCIPLINA vol. 13, n° 37 (septiembre—diciembre 2025): 19-41.
pol: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2025.37.92500



¥3Isoa |8

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

§

MEXICO ES UNO DE LOS PAISES con mayor repertorio de especies entedgenas! o psi-
codélicas,’ y cuenta con un rico legado cultural basado en los usos y costumbres
de sus pueblos indigenas (Schultes y Hofmann 1982; Glockner 2010). Hace mas
de 500 anos que los hongos psilocibes,? el peyote,* Salvia divinorum (Epling y
Jativa),’ el bufo Alvarius® y otras plantas y sustancias hacen parte de un marco

1 Un entedgeno es una sustancia psicoactiva utilizada con fines religiosos, espirituales o
rituales para inducir experiencias de trascendencia y conexion con lo divino.

2 El término psychedelic fue popularizado por la revista The Psychedelic Review, en 1963,y
por Timothy Leary, para referirse a sustancias psicoactivas que modifican la conciencia y
otras funciones fisiologicas.

3 Usados en busca de los efectos de la psilocibina: sustancia activa de algunos ‘hongos
psilocibios’. Los principios activos presentes en los hongos psilocibios son la psilocibina
(4-PO-DMT), la psilocina (4-HO-DMT) y la baeocistina (4-HO-NMT). La psilocibina es el com-
ponente principal de la mayoria de las variedades, y el alcaloide mas estable de los tres. La
psilocibina fue aislada por el quimico suizo Albert Hofmann en 1957, de hongos Psilocybe
mexicana, cultivados en Paris por el mic6logo Roger Heim, a partir de hongos recogidos en
México, durante la expedicién de Heim y Wasson. Hofmann es conocido por haber sinteti-
zado la LSD (dietilamida del acido lisérgico), y también fue el primero en sintetizar la psi-
locibina en 1958. https://www.iceers.org/es/hongos-psilocibes-informacion-basica/.

4 El peyote o hikuri contiene mescalina, alcaloide del grupo de las feniletilaminas con pro-
piedades alucin6genas. Su nombre sistematico es 2-(3,4,5-trimetoxifenil) etanamina, pero
también es conocida como 3,4,5-trimetoxi-B-feniletilamina. Es el principal alcaloide de los
cactus peyote (Lophophora williamsii) y los cactus de San Pedro (Echinopsis pachanoi, Echi-
nopsis peruviana). Culturalmente su importancia se limita a los efectos ente6genos gene-
rados en las personas; sin embargo, tiene posibles aplicaciones médicas de mucha relevan-
cia en campos como la psicologia y la psiquiatria, asi como en la investigaciéon molecular
de los mecanismos etioloégicos de la esquizofrenia.

5 Salvia divinorum, documentada en 1962 por Carlos Epling y Carlos D., contiene la Salvi-
norina A, un componente activo de la Salvia Divinorum o Ska Pastora; esta planta enteogé-
nica endémica de la sierra mazateca se ha estudiado para revisar sus propiedades terapéu-
ticas despojada de su contexto cultural. Al ser una planta endémica, podemos hablar de su
bioapropiaciéon y biopirateria. Paja Faudree publicé un articulo donde evidencia bioapro-
piacion de esta planta por parte de un sector cientifico. “Making medicine” with Salvia divi-
norum: competing approaches and their implications. https://doi.org/10.1080/01459740.
2020.1814772.

6 El Incilius alvarius (conocido por el nombre incorrecto de Bufo alvarius o simplemente
bufo) es un anfibio semiacuatico que vive en el desierto de Sonora en México. Sus glandulas
cutaneas contienen mas de una decena de compuestos triptaminicos, entre ellos la bufote-
nina y 5-metoxi-N,N-dimetiltriptamina (5-MeO-DMT) pero no contienen DMT (N,N-dimetil-
triptamina), el principio activo presente en la ayahuasca. La bufotenina y la 5-MeO-DMT son
dos potentes sustancias psicodélicas. La peculiaridad del I. alvarius es que sus secreciones
son las Unicas que contienen 5-MeO-DMT, o 5-metoxidimetiltriptamina, de entre todas las
especies de sapos conocidas. Esto se debe a que este sapo posee una enzima especial, lla-
mada O-metil transferasa, la cual convierte la bufotenina en 5-MeO-DMT, una sustancia psi-
coactiva muy potente de efectos psicodélicos. El contenido de las secreciones puede llegar
hasta el 5-15% del peso seco total en las glandulas parétidas, lo cual implica una cantidad
considerable de 5-MeO-DMT. Un solo sapo puede producir hasta 75 mg de esta sustancia.



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

cultural de practicas rituales de las sociedades prehispanicas. Con la llegada de
los europeos en el siglo XVI, estas practicas fueron etiquetadas como idolatrias,
supersticiéon, y asociadas con la brujeria, llevdndolas a su prohibicion y persecu-
cion por la Santa Inquisicion y otras autoridades religiosas (Olvera 2011). A pesar
de la politica prohibicionista iniciada en la época colonial y mantenida hasta la
legislacion contemporanea, el uso de estas plantas no solo persiste entre los gru-
pos indigenas, sino también ha sido extendido a grupos mestizos no indigenas,
y a extranjeros quienes visitan el pais con ese propo6sito. Este fenémeno, eviden-
cia el vibrante campo enteogénico mexicano (Genet Guzman y Labate 2019) don-
de estas practicas han perdurado, adaptandose, negociando y resistiendo ante
los flujos de la globalizacién y la transnacionalizacion.

La ciencia psicodélica, surge a principios del siglo XX en el Norte Global, te-
niendo como base saberes indigenas sobre diversas plantas enteogénicas o psi-
codélicas. Paradojicamente, desde sus inicios,” los conocimientos indigenas no
solo han sido omitidos, también se ha ignorado el ser construidos sobre una
epistemologia propia, la cual, raramente es reconocida en la ciencia moderna (De
Sousa Santos 2014) . En las ultimas décadas, el llamado “renacimiento psicodéli-
co” ha desencadenado un auge en la investigacion y comercializacion de sustan-
cias psicodélicas, principalmente en el Norte Global. Estas sustancias, muchas de
ellas derivadas de plantas y hongos utilizados ancestralmente por comunidades
indigenas en contextos rituales, han sido despojadas de sus significados cultura-
les para ser recontextualizadas dentro de un marco biomédico y capitalista.

La investigacion psicodélica en Occidente, aunque ain emergente y contro-
vertida, esta consolidandose como un area significativa en el ambito de la psi-
quiatria (Nutt 2021; Nichols et al. 2017) y de las ciencias neurocientificas (Reiff
et al. 2020). Diversos ensayos clinicos aleatorizados han evidenciado que ciertas

7 El inicio de la ciencia psicodélica esta enmarcado en la anécdota del viaje en bicicleta de
Albert Hofmann quien, en 1943, descubri6 el LSD-25. Unos afios después, en 1947, Sandoz
patenta la sustancia con el nombre de Delysid. Esta sustancia se recomendaba para psico-
terapia, y gener6 numerosos estudios sobre su aplicacién y alivio del dolor psicolégico en
pacientes con cancer terminal, como tratamiento en el abuso de sustancias y en terapias
psicodélicas, donde el LSD facilitaba la amplificacién y reconocimiento de procesos incons-
cientes. En los inicios de la ciencia psicodélica, el psicoanalisis jug6 un papel crucial, y se
exploro si estas sustancias podian facilitar y acelerar el proceso psicoterapéutico (Hoffer y
Osmond 1961; Mithoefer et al. 2022). Desde entonces, se han llevado a cabo numerosos
estudios sobre el potencial del LSD, y otros principios activos como la mescalina, la psilo-
cibina y el MDMA para tratar la depresion, la ansiedad, los trastornos de personalidad, las
adicciones e incluso la disfuncién sexual (George et al. 2020). La investigacion sobre estas
sustancias se ha concentrado mayormente en paises del Norte Global; sin embargo, ese
conocimiento se ha construido de los viajes de investigadores y exploradores al Sur Global
donde han entrado en contacto con las plantas de poder para después llevarlas al laborato-
rio con fines de investigacion (Callaway et al. 1996).

DOSIER |g



¥31500 |S

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

sustancias conocidas como “medicinas espirituales” o psicodélicos, entre ellas la
psilocibina, son eficaces en el tratamiento de trastornos como la depresiéon y la
ansiedad asociada con el cancer (McCulloch 2021; Carhart-Harris 2017; Davis et
al. 2021; Watts et al. 2017). No obstante, el empleo de la ayahuasca para tratar
afecciones psiquiatricas sigue en una fase exploratoria (Reiff et al. 2020). A pesar
de ello, la aceptacion de los psicodélicos ha ido en aumento, con una estimaciéon
superior a 30 millones de usuarios en Estados Unidos (Phelps 2017). En 2022, se
registraron 367 estudios clinicos relacionados con estas sustancias, mientras un
namero creciente de ciudades y estados del pais ha comenzado a regularizar su
consumo. Se espera que el valor econémico de esta industria alcance los 6.85 mil
millones de dolares para el afio 2027 (Smith 2021).

El resurgimiento del movimiento psicodélico en Occidente ha suscitado pre-
ocupaciones entre pueblos indigenas, académicos y activistas, quienes denun-
cian la biopirateria como una forma de apropiacion cultural de medicinas tradi-
cionales. Estas inquietudes se relacionan con la falta de reconocimiento del valor
sagrado que dichas medicinas tienen en sus comunidades, la exclusién en inves-
tigaciones cientificas, y la amenaza a sus derechos de propiedad intelectual a
través de patentes sobre conocimientos ancestrales (Celidwen 2021; Tone-Pah-
Hote 2022). El concepto de biopirateria fue introducido en 1994 por la ETC Group
(RAFI 1994),8 aunque sus origenes se remontan a las practicas coloniales de apro-
piacion cultural (Boumediene 2016; Shiva 1997). De acuerdo con la Coalicién
contra la Biopirateria (ETC Group), esta se refiere a la explotacion de recursos
genéticos y conocimientos culturales a través de derechos de propiedad intelec-
tual, como la bioprospeccién, las patentes sobre genes y moléculas, y la comer-
cializacién de saberes tradicionales —entre los ejemplos mas notorios se en-
cuentran el neem y la cdrcuma en India, la ayahuasca y la maca en América
Latina, y la hoodia en Africa— (Aubertin y Moretti 2013).

A pesar del crecimiento de la multimillonaria industria de los psicodélicos,
hay poca evidencia de un retorno econémico o de salud para las comunidades
indigenas, las cuales representan el 6% de la poblacién mundial, pero el 30% de

8 El Action Group on Erosion, Technology, and Concentration (ETC Group), anteriormente
conocido como RAFI (Rural Advancement Foundation International), es una organizacion
internacional sin fines de lucro, la cual trabaja en temas relacionados con el impacto de
tecnologias emergentes en los derechos humanos, la biodiversidad, la agricultura y el de-
sarrollo sostenible. Su enfoque incluye cuestiones como la concentraciéon corporativa, la
erosion genética, la biotecnologia, la nanotecnologia y otras tecnologias que afectan la
justicia social y el medio ambiente, especialmente en comunidades rurales y paises en de-
sarrollo. En el comunicado de julio/agosto de 2001, probablemente abordaron temas rela-
cionados con alguna tecnologia emergente o amenazas a la diversidad genética. El sitio web
www.etcgroup.org es su plataforma oficial, donde publican investigaciones, informes y
comunicados sobre estos temas.



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

las personas en extrema pobreza, y cuya esperanza de vida es 20 afios menor a
la de las poblaciones no indigenas. Estas comunidades enfrentan una creciente
disparidad econdémica. Por ejemplo, mientras los facilitadores psicodélicos occi-
dentales pueden ganar un promedio de $10,500 por evento, los practicantes de
medicina indigena suelen recibir entre $2 y $150 por sus servicios en sus comu-
nidades de origen (Celidwen et al. 2022).

La biopirateria representa un desafio crucial en paises con gran biodiversi-
dad, donde la aplicacion de normativas como el Protocolo de Nagoya® —parte del
Convenio sobre la Diversidad Biologica (CDB)—'° se ve obstaculizada por factores
como la corrupcion y la falta de confianza por parte de las comunidades locales
(CBD 2012). Lejos de proteger los recursos naturales y los saberes ancestrales, las
politicas internacionales de conservacién de la biodiversidad y los marcos de
propiedad intelectual a menudo facilitan su apropiacién por corporaciones y cen-
tros de investigacion, los cuales obtienen beneficios econ6micos de ellos. Estas
dinamicas no solo privan a los pueblos indigenas de su patrimonio cultural inma-
terial, sino que también generan nuevas formas de explotacion y comercializa-
cién de sus conocimientos. Ademas, refuerzan desigualdades sociales y epistémi-
cas. Al respecto, la UNESCO ha empezado areconocer laimportancia de resguardar
los saberes medicinales tradicionales dentro del Patrimonio Cultural Intangible
(PCI).}! En este sentido, las culturas estan en cambio constante y los grupos de
interés crean y se adaptan a nuevas formas y circunstancias historicas; “El patri-
monio cultural intangible consiste basicamente en una propagacion de significa-

9 El Protocolo de Nagoya sobre Acceso y Participacién en los Beneficios es un nuevo tratado
internacional, el cual se basa y apoya en la aplicacién del Convenio sobre la Diversidad
Bioldgica (CDB), en particular en uno de sus tres objetivos: la participacién justa y equita-
tiva en los beneficios derivados de la utilizacién de los recursos genéticos. Es un acuerdo
hito en la gobernanza de la biodiversidad y resulta relevante para diversos sectores comer-
ciales y no comerciales relacionados con la utilizacién y el intercambio de recursos genéti-
cos. Se basa en los principios fundamentales de acceso y participacion en los beneficios
consagrados en el CDB. El texto completo del Protocolo de Nagoya se encuentra disponible
en: www.cbd.int/abs/text/.

10 El Convenio sobre la Diversidad Biolégica (CDB) es el primer acuerdo global que abarca
todos los aspectos de la diversidad biologica: la conservacion de la diversidad biologica, el
uso sostenible de sus componentes y la distribucién justa y equitativa de los beneficios
derivados del uso de los recursos genéticos. https://www.cbd.int/.

11 La UNESCO define el Patrimonio Cultural Inmaterial (PCI) como: “los usos, representacio-
nes, expresiones, conocimientos y técnicas —junto con los instrumentos, objetos, artefac-
tos y espacios culturales que les son inherentes— que las comunidades, los grupos y en
algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cultural.
Este patrimonio cultural inmaterial, el cual se transmite de generacién en generacion, es
recreado constantemente por las comunidades y grupos en funcion de su entorno, su inte-
raccion con la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad y con-
tinuidad y contribuyendo asi a promover el respeto de la diversidad cultural y la creativi-
dad humana.” (UNESCO 2003).

DOSIER |£



¥3Isoa |E

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

dos alojados en lo profundo de la memoria colectiva” (Arizpe 2013). Frente a esta
realidad, surge la necesidad de crear nuevas categorias conceptuales para prote-
ger estos conocimientos. Propuestas como la de “patrimonio etnoambiental” plan-
tean la integracion de saberes tradicionales y biodiversidad en un marco donde
se respeten tanto los derechos colectivos como los sistemas comunitarios (Burelli
2004). Por su parte, el concepto “patrimonio biocultural” (Boege 2021) surge como
respuesta a la preocupacion planteada en 2005 ante Naciones Unidas por grupos
indigenas y comunidades locales, quienes denunciaron el aumento de la biopira-
teria y el despojo de sus conocimientos tradicionales.

La proteccion del patrimonio biocultural de los pueblos originarios, subraya
la importancia de preservar aquellos saberes resultantes de una relacion armoé-
nica entre naturaleza y cultura, en la cual la explotaciéon de los recursos se reali-
za en equilibrio con su conservaciéon. Estos conocimientos, asi como los simbo-
los y tradiciones, han sido preservados y transmitidos a lo largo del tiempo por
via oral. En este marco, los saberes relacionados con el uso terapéutico de plan-
tas endémicas constituyen un legado genético y biocultural fundamental, confi-
riéndole identidad y autodeterminacion a los pueblos originarios, siendo tam-
bién vital para la supervivencia humana. La industria farmacéutica se apropia y
patenta estos conocimientos, insertandolos en un sistema de comercializacion
que distorsiona los valores originarios de las comunidades.

Plantas sagradas, ganancias profanas: el negocio de la sanacion

en el neoliberalismo

La investigacién sobre los psicodélicos ha seguido un camino orientado principal-
mente hacia la medicalizacién de los compuestos activos derivados de plantas
consideradas sagradas en muchas culturas. Este proceso ha generado tensiones
tanto en el ambito cientifico como en los sectores culturales que han sido histori-
camente excluidos de estos desarrollos. A lo largo de mas de seis décadas, la cien-
cia psicodélica ha mantenido una perspectiva alineada con los intereses del cor-
porativismo farmacéutico, donde estas sustancias se inscriben en el marco del
discurso médico y politico occidental. Dicho enfoque ha ampliado el control de la
medicina sobre la sociedad, sometiendo a la observacion médica no solo los cuer-
pos, sino también los estados de conciencia y las conductas humanas (Foucault
1990). El discurso cientifico esta alineado principalmente con los intereses del
corporativismo farmacéutico donde la medicalizacion de los psicodélicos se ins-
cribe en el contexto de la ciencia y politica occidental.!? Esta narrativa moldea el

12 En 1946, la Organizacion Mundial de la Salud (OMS) extendi6 el campo de acciéon de la
medicina, abarcando diversos aspectos de la vida de las personas, tales como la economia,



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

fenémeno de la medicalizacién de la vida y la sociedad, involucrando tres actores
principales: los pacientes, los médicos y la industria farmacéutica. En la actuali-
dad, este fenédmeno ha evolucionado hasta convertirse en una concepcién de la
salud vista como un prospero negocio internacional (Parra 2019).

En las ultimas décadas, los psicodélicos han sido promovidos como una so-
lucion innovadora a la crisis de salud mental, con la promesa de liberar a los in-
dividuos de habitos y creencias limitantes para facilitar su transformacién per-
sonal. Sin embargo, autores como Davies, Pace y Devenot (2023) cuestionan esta
visién optimista al sefialar que la industria de los psicodélicos reproduce las
mismas légicas neoliberales, las cuales han caracterizado el mercado de los an-
tidepresivos y otros farmacos psiquiatricos. Aunque su medicalizacién ha sido
presentada como una via emancipadora, en la practica sigue ofreciendo respues-
tas individualizadas al sufrimiento, desviando la atencién de sus causas estruc-
turales, como la desigualdad econémica, la precariedad laboral y la crisis ecol6-
gica. Asi, los psicodélicos han sido absorbidos por un sistema mercantilizador
de la salud mental y prioritario de la rentabilidad sobre el bienestar real de los
pacientes (Davies et al. 2023).

Este fendmeno se inscribe en una tendencia historica dentro de la psiquia-
tria, caracterizada por la expansiéon de diagnésticos y el creciente uso de trata-
mientos farmacolégicos. Desde la consolidacién del neoliberalismo en la década
de los afios 80, manuales como el DSM han aumentado significativamente la can-
tidad de trastornos mentales reconocidos. Segiin Davies (2022), el nimero de
categorias diagnosticas ha pasado de 106 en los afios 70 a mas de 365 en la ac-
tualidad, facilitando la proliferacién de tratamientos farmacolégicos (Davies et
al. 2023). La incorporacién de los psicodélicos en este modelo no solo los estan-
dariza bajo regulaciones estrictas, sino, también, margina otras formas de uso,
como los enfoques comunitarios basados en tradiciones indigenas (Celidwen et
al. 2023). En este contexto, la despolitizacién tiene un papel clave al reducir el
sufrimiento humano a un problema individual, aislandolo de sus causas sociales
y econ6micas. Al situar al individuo como el inico responsable de su bienestar,
la industria psicodélica refuerza un enfoque omitiendo las desigualdades estruc-
turales y reforzando el paradigma neoliberal (Davies et al. 2023); esta estrategia
garantiza que los psicodélicos sean introducidos en la sociedad sin cuestionar
las estructuras de poder existentes.

Paralelamente, el auge de los psicodélicos responde a una logica de produc-
tivizacion, en la cual la salud mental se valora principalmente por su capacidad
de contribuir al rendimiento econ6mico. Su incorporacién en entornos laborales

la politica y la sociedad. Esto llevé a identificar los términos «salud» y «bienestar» como
sinénimos.

DOSIER |Uf\_:



¥3Isoa |8

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

y militares busca optimizar la productividad de trabajadores y soldados, en lu-
gar de atender las verdaderas causas del sufrimiento psiquico (Davies et al
2023). A esta tendencia se suma la mercantilizacion del malestar, la cual trans-
forma el sufrimiento en una oportunidad de negocio. La industria psicodélica ha
experimentado un crecimiento exponencial en los Gltimos afios, con proyeccio-
nes que estiman un mercado superior a los 10 mil millones de do6lares para 2027
(Phelps, Shah y Lieberman 2022). Empresas como COMPASS Pathways han regis-
trado patentes para cientos de condiciones de salud mental sin contar con evi-
dencia clinica suficiente, evidenciando lo anterior como la rentabilidad prevale-
ce sobre la eficacia terapéutica (Hausfeld y Nickles 2021).

Este modelo refuerza la descolectivizacién, al fragmentar la experiencia in-
dividual y disolver la comunidad como un factor clave en la sanacién. Mientras
que en las tradiciones indigenas los psicodélicos han sido utilizados en rituales
colectivos, la industria moderna los ha transformado en productos de consumo,
reforzando la individualizacion del bienestar (Davies et al. 2023). La narrativa
promovida en la terapia psicodélica enfatiza la transformaciéon personal como
clave para el cambio social (Campbell 1968), pero omite que el sufrimiento no es
solo un problema individual, sino que tiene raices estructurales las cuales re-
quieren respuestas colectivas. Los psicodélicos pueden contribuir realmente a
una transformacién significativa en la salud mental, pero, para esto, deben des-
vincularse de las lé6gicas neoliberales, las cuales actualmente los moldean. Sin un
cambio en la estructura socioeconémica, estas sustancias corren el riesgo de
convertirse en una herramienta mas de ajuste al statu quo, en lugar de ser un ca-
talizador para el cambio (Davies et al. 2023).

La industria farmacéutica y la psicoterapia, al promover una narrativa de
control cientifico, han favorecido una mercantilizacién de las experiencias psico-
délicas, despojando a estas practicas de su contexto cultural originario, lo cual
genera una apropiacion de conocimientos desarrollados durante siglos en comu-
nidades del Sur Global (Hauskeller 2022; Noorani 2020). El monopolio ejercido
por estas instituciones sobre el uso clinico de los psicodélicos refleja una estruc-
tura de poder biopolitico, regulando sobre quiénes pueden acceder legalmente a
dichas sustancias. Esto se justifica bajo argumentos de seguridad publica y sa-
lud, mientras los usos tradicionales y espirituales contintian criminalizados (Ga-
mella 2005). Ademas, el discurso cientifico positivista, de caracter universalista
y excluyente, establece una jerarquia epistémica deslegitimando los saberes an-
cestrales, manteniendo una dicotomia rigida entre naturaleza y cultura (De Sou-
sa Santos 2009; Latour 2011).

La situacion en el contexto latinoamericano, particularmente en México, re-
sulta paradigmatica. Mientras especies vegetales como el peyote (Lophophora
williamsii), Salvia divinorum (Epling y Jativa) y los hongos psilocibios (por ejem-



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

plo, Psilocybe mexicana), junto con compuestos quimicos como la 5-MeO-DMT
(obtenida del sapo Incilius alvarius o de plantas como Anadenanthera peregrina)
forman parte de practicas rituales ancestrales, el mercado global los ha conver-
tido en bienes de alto valor comercial. Este fendmeno se enmarca bajo etiquetas
como el “renacimiento de los psicodélicos”, justificando su sobrevaloracion eco-
noémica en ambitos vinculados con el New Age (De la Pefia 2018). Sin embargo, las
legislaciones sobre drogas en la regién contintian penalizando el cultivo y uso de
estas plantas, hongos y sustancias psicoactivas en sus contextos tradicionales,
lo cual favorece desproporcionadamente a industrias transnacionales en detri-
mento de las comunidades locales, quienes histéricamente han custodiado estos
recursos. Este desplazamiento simbolico y material, definido por los procesos de
territorializacion y desterritorializacién (Deleuze y Guattari 2014), constituye un
fenomeno cultural de alcance global. Las comunidades originarias son folklori-
zadas y romantizadas bajo un exotismo que trivializa sus conocimientos y ritua-
les, resultando en una caricaturizacion de su patrimonio tangible e intangible. Al
mismo tiempo, estas practicas son incorporadas en espacios ajenos a sus signi-
ficados originales, con fines turisticos o comerciales, lo cual despoja a las comu-
nidades de sus derechos sobre sus propios saberes.

Estados alterados, estados controlados: el imperio biopolitico

de la guerra contra las drogas

Joshua Falcon (2021) ofrece una perspectiva relevante al interpretar la guerra
contra las drogas en Estados Unidos como una estrategia biopolitica, entendida
como una forma de gobernanza regulando cuerpos y conciencias mediante el
control de sustancias psicoactivas. En esta linea, Michel Foucault (1978, 2003 y
2007) define el biopoder como el conjunto de mecanismos mediante los cuales
los gobiernos gestionan los aspectos biolégicos de la poblacién, organizando
sus relaciones con la naturaleza y entre si. Desde esta mirada, la guerra contra
las drogas se configura como una tecnologia de control, la cual restringe los es-
tados de conciencia posibles al prohibir determinadas sustancias, limitando asi
tanto las formas de conocimiento como las experiencias subjetivas (Falcon 2021).
La criminalizacion de compuestos como los psicodélicos no solo regula el acceso
a estos estados alterados de percepcion, sino que también construye al consumi-
dor como una figura moralmente desviada o incluso como una amenaza a la se-
guridad nacional (Lovering 2015; Monteith 2018).

La regulacién de estas sustancias tiene profundas raices histéricas. A finales
del siglo XIX, comenzaron a implementarse las primeras leyes restringiendo el
uso de drogas en Estados Unidos, como el impuesto federal sobre el opio y la
morfina en 1890 (Redford y Powell 2016). Estas medidas se intensificaron con la

DOSIER |Q‘>



¥31s0a |&

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

Ley Harrison de 1914, la cual regulaba la importacién y venta de opiaceos y co-
caina bajo estrictos criterios médicos (Caquet 2021). Sin embargo, fue en 1971
cuando la administracién de Richard Nixon declar6 una “Guerra contra las Dro-
gas”, consolidando una politica de control masivo sobre el uso de sustancias a
través de la Ley de Sustancias Controladas (CSA) y la creacion de la Administra-
cion para el Control de Drogas (DEA). Esta politica estableci6 sentencias obliga-
torias para delitos relacionados con drogas y ampli6 la capacidad del aparato
policial para perseguir a los infractores (Benavie 2012).

A'lo largo de los afos, estas medidas han afectado de forma desproporciona-
da a las comunidades racializadas, particularmente a las poblaciones negras y
latinas. Durante la presidencia de Ronald Reagan, las penas por delitos no vio-
lentos relacionados con drogas se endurecieron, incrementando drasticamente
las tasas de encarcelamiento en Estados Unidos. Esta masiva encarcelacion, la
cual aun persiste, ha perpetuado desigualdades estructurales, contribuyendo a
que Estados Unidos tenga una de las tasas de encarcelamiento mas altas del
mundo (Alexander 2020; Kuzmarov 2018).

El impacto de esta politica no se limita al ambito penal. La guerra contra las
drogas también afecta las formas de conocer el mundo, negando las dimensiones
epistémicas y terapéuticas asociadas con los psicodélicos. Los compuestos psi-
codélicos, como los hongos que contienen psilocibina, han sido utilizados du-
rante mas de dos mil afios por comunidades indigenas para resolver conflictos
sociales, diagnosticar enfermedades y adquirir conocimientos especializados
(Schultes, Hoffman y Ratsch 1998; Ratsch 2005). Sin embargo, estas practicas
han sido deslegitimadas por un discurso patologizante y criminalizador de los
estados de conciencia alternativos. Tal exclusién se vincula con legados colonia-
les, en los cuales las autoridades europeas reprimieron tanto las practicas espi-
rituales como el uso de sustancias psicoactivas en diversos contextos (McKenna
1992).

La racionalidad biopolitica que sostiene la guerra contra las drogas en Esta-
dos Unidos contintia perpetuando una jerarquia epistémica, favoreciendo los in-
tereses del Estado y de las industrias asociadas con el complejo farmacéutico
penal. A través del control psicofarmacolégico, se restringen las posibilidades
de explorar formas de conocimiento y percepcion diferentes, afectando tanto a
las comunidades, quienes tradicionalmente han empleado estas sustancias,
como a los individuos buscando alternativas terapéuticas. Foucault (1978) des-
cribe este fendémeno como una “anatomopolitica”, donde el cuerpo humano es
vigilado, disciplinado y controlado por el aparato estatal. Es asi como la guerra
contra las drogas ha contribuido a sostener la desigualdad social y a limitar el
acceso a estados de conciencia otros, los cuales podrian ofrecer beneficios epis-
témicos y terapéuticos. A pesar de haber implementado otros paises politicas de



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

despenalizacién mas racionales y econémicamente viables (Nadelmann 1991 y
2014), Estados Unidos ha mantenido su enfoque punitivo, con pocas excepcio-
nes como la reciente despenalizaciéon de ciertas sustancias en Oregon.

Cuando el Sur curay el Norte cobra: nuevas formas de apropiaciony
comercializacion de saberes

La distincién hecha por Occidente entre las sustancias psicoactivas ha sido mol-
deada por factores politicos, lo cual ha restringido tanto su uso medicinal como
sus aplicaciones en otros ambitos. La interaccién entre los contextos indigenas
del Sur Global y la ciencia psicodélica del Norte Global se desarrolla en un esce-
nario de globalizacion y transnacionalizacion, caracterizado por complejas dina-
micas de poder y negociacion entre actores locales y externos, asi como por los
condicionamientos politicos, econémicos y sociales de ambas realidades.

En los pueblos originarios y otras culturas no occidentales, los ente6genos
trascienden su dimensiéon quimica: su creacion (seleccion rigurosa de especies),
nombramiento (lenguajes rituales y tabues lingiiisticos) y distribucién (redes de
intercambio reguladas por jerarquias comunitarias) son actos impregnados de
normas ético-espirituales (Labate y Cavnar 2014; Shepard, 2004). Estos procesos
reflejan como las comunidades articulan su interpretacion de la realidad, organi-
zan relaciones de poder y negocian su lugar en el cosmos, en un marco en el cual
Viveiros de Castro (1998) denomina “cosmopolitica”. Como sefiala Santos-Grane-
ro (2009), en las cosmologias amazoénicas, las llamadas “plantas de poder” son
concebidas como entidades con agencia, capaces de interactuar con dimensio-
nes extrahumanas mediante relaciones dialégicas basadas en reciprocidad. Un
ejemplo paradigmatico es la ayahuasca (Banisteriopsis caapi), considerada por
pueblos como los yine o los shipibo-conibo como una sacharuna —término que-
chua para “persona vegetal”—. Segun Luna (2011), su ingestion ritualizada opera
como un puente de comunicacién consciente con espiritus de la selva, mediado
por icaros (cantos sagrados) y restricciones dietéticas asegurando el respeto mu-
tuo. Esta interaccién no es un mero acto individual, sino un fenémeno colectivo
donde la planta, lejos de ser un recurso pasivo, ejerce un rol activo como maes-
tra (plant teacher), guiando a los participantes en la reconstruccién de narrativas
comunitarias y la sanacion de tejidos sociales fracturados.

La relacion simbi6tica entre humanos y ente6genos se extiende mas alla de lo
ritual: redefine la comprension del cuerpo-territorio como un continuo insepara-
ble. Como argumenta Latour (2009), en estas cosmovisiones no existe una divi-
sién dicotémica entre “naturaleza” y “cultura”, sino una red de actantes humanos
y no humanos que co-construyen agencias compartidas. Asi, el uso tradicional de
entedgenos no solo preserva conocimientos botanicos, sino que sustenta ecolo-

DOSIER |g



¥3Isoa |‘6’

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

gias politicas donde lo sagrado y lo ecolégico son dimensiones indivisibles. Esta
perspectiva holistica constituye un componente fundamental de su identidad co-
lectiva.

La ciencia psicodélica ha recurrido a la observacion de rituales y practicas
indigenas para enriquecer su comprension sobre el uso de estas sustancias. No
obstante, dichas narrativas han sido opacadas por la hegemonia de los métodos
cientificos occidentales y por la medicalizacion de los compuestos activos, un
proceso impulsado por la experimentacién en laboratorios y universidades pres-
tigiosas del Norte Global. Este enfoque tiene como principal motivacion el desa-
rrollo de farmacos destinados a tratar enfermedades mentales, un concepto que
difiere significativamente de las visiones ontolégicas y epistemolédgicas de otras
culturas sobre el cuerpo y la salud. La ciencia ha contribuido a este sesgo al te-
rapizar los entedgenos procedentes de diversas comunidades indigenas, con el
propoésito de aislar sus propiedades terapéuticas y reducirlas a mecanismos ce-
rebrales (Labate et al. 2022). Esta perspectiva fragmenta los elementos misticos,
socio-contextuales y personales de la experiencia psicodélica, permitiendo que
estas sustancias se ajusten al modelo de producciéon del capitalismo farmacéuti-
co. Paralelamente, se comercializan los saberes indigenas y sus practicas, las
cuales, a menudo, son idealizadas o romantizadas al ser presentadas en el marco
del movimiento psicodélico global (Spiers et al. 2024).

La prohibicién histérica de los entedgenos en Occidente ha dado lugar a una
paradoja: las mismas sustancias que fueron —y en muchos casos alin son— cri-
minalizadas bajo el marco de la guerra contra las drogas estan siendo reintrodu-
cidas en el mercado mediante un modelo biomédico y capitalista. La ciencia psi-
codélica ha contribuido a legitimar su uso a través de investigaciones en
laboratorios y su aplicacién en tratamientos psiquiatricos, mientras que, de for-
ma paralela, ha emergido una industria que extrae estas plantas y compuestos
de sus contextos originales para satisfacer la creciente demanda del Norte Glo-
bal. Como consecuencia de esto, se ha generado un mercado clandestino, el cual
opera bajo dinamicas de exclusién y explotaciéon. Asi, el proceso de reintroduc-
cion de estas sustancias, lejos de eliminar la marginalizacion histérica, reprodu-
ce las desigualdades estructurales al tiempo que capitaliza el valor de los sabe-
res y recursos de las comunidades originarias.

Resulta por ello indispensable abordar, a través de la investigacion social,
estas dinamicas de apropiacion, exclusiéon y desigualdad. La ciencia psicodélica
contemporanea, al operar bajo un modelo de racionalidad hegemoénico, precisa
abrirse a otras formas de conocimiento, integrando las construcciones ontologi-
cas y epistemologicas de los pueblos originarios. Como sostiene Fotiou (2019),
el reconocimiento de estas ontologias, las cuales perciben el cuerpo y la natura-
leza de manera holistica e interdependiente, podria transformar la forma en la



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

cual la ciencia aborda las sustancias psicoactivas. Ademas, es crucial explorar
modelos de despenalizacion y regulacién sin favorecer tan solo los intereses
economicos y médicos del Norte Global, sino que también promuevan el respeto
por los derechos culturales, territoriales y ambientales de las comunidades indi-
genas. La construcciéon de un marco ético, sostenible e inclusivo es necesaria
para contrarrestar la explotacion actual y garantizar que los beneficios del rena-
cimiento psicodélico puedan ser compartidos de manera justa; como sefiala De
Sousa Santos (2018): no puede haber justicia social sin justicia en el acceso a
multiples formas de conocimiento.

Estas plantas y sustancias, utilizadas por comunidades indigenas en contex-
tos rituales durante siglos, han sido objeto de control estatal y apropiacion cul-
tural en el marco de politicas de prohibicién globales (Redford y Powell 2016). A
través de estas politicas, se ha restringido el acceso a estados de conciencia al-
ternativos, perpetuando una hegemonia epistémica que desvaloriza los saberes
ancestrales (Foucault 2007). La guerra contra las drogas en Estados Unidos ejem-
plifica esta estrategia biopolitica, al criminalizar a quienes utilizan sustancias
psicoactivas fuera del ambito médico autorizado. Este proceso no solo afecta a
los usuarios, sino también a las comunidades productoras, las cuales ven sus
practicas tradicionales deslegitimadas y sus territorios sometidos a politicas de
control y vigilancia (Alexander 2020). En América Latina, donde la produccién de
estas plantas y sustancias es parte del tejido cultural, las politicas de drogas han
generado escenarios de conflicto y despojo, exacerbando las desigualdades so-
ciales (Gamella 2005).

Ademas, el renacimiento psicodélico en el Norte Global ha consolidado nue-
vas formas de biopirateria. Los psicodélicos, ahora promovidos como tratamien-
tos para la salud mental, son presentados como descubrimientos cientificos, sin
reconocer su origen en conocimientos indigenas. Este fendmeno de bioapropia-
cion invisibiliza las aportaciones culturales de las comunidades y perpetua el
extractivismo epistémico (Celidwen 2021; Spiers et al. 2024). En este contexto,
es necesario cuestionar como se estructuran los discursos regulatorios y cienti-
ficos para mantener estas desigualdades estructurales. La relevancia del proble-
ma también se manifiesta en la expansion del turismo psicodélico, donde las
practicas rituales se convierten en espectaculos para consumidores del Norte
Global. Esta dindmica de consumo refuerza una caricaturizacion de los saberes
indigenas, reduciéndolos a mercancias exoticas (De la Pefia 2018). A su vez, las
comunidades locales quedan excluidas de los beneficios econ6micos generados
por este mercado, lo cual agrava su vulnerabilidad socioecon6mica.

En el ambito politico, el control sobre las sustancias psicoactivas refleja una
tension entre la soberania de los pueblos originarios y los intereses corporativos
transnacionales. Las regulaciones internacionales, disefiadas para proteger los

DOSIER |\-'g



¥31500 |ﬁ

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

derechos de propiedad intelectual de las empresas, no han sido suficientes para
salvaguardar los derechos colectivos de las comunidades productoras. Esto plan-
tea un desafio urgente para los estudios sobre justicia epistémica y politica de
drogas (Aubertin y Moretti 2013).

Asi, descolonizar la ciencia psicodélica implica no solo integrar saberes indi-
genas de manera ética y respetuosa, sino también cuestionar el enfoque exclusi-
vo en los psicodélicos como objeto central de estudio y legalizacién, relegando
otras sustancias clasificadas como drogas predominantemente consumidas por
las poblaciones mas vulnerables en el Norte y Sur Global fuera del debate del
“potencial terapéutico”. Este sesgo podria perpetuar una vision selectiva y colo-
nial de las sustancias psicoactivas, ignorando otras realidades de consumo, las
cuales impactan de manera desproporcionada a los grupos mas vulnerables.

Por ultimo, la politica de drogas debe ampliar su enfoque para abordar equi-
tativamente todas las sustancias y contextos de consumo, desafiando asi las je-
rarquias impuestas conservando estigmas y exclusiones histéricas. Es crucial no
limitar este proceso a una revision superficial de las practicas cientificas y poli-
ticas actuales, sino que también fomente un didlogo inclusivo y sensible sobre
las diversas formas de consumo de sustancias. Al hacerlo, podremos avanzar
hacia politicas de drogas mas justas y efectivas, las cuales no solo beneficien a
algunos sectores sociales, sino que atiendan las necesidades reales y los dere-
chos de todas las comunidades, especialmente de aquellas que han sido histori-
camente marginadas y afectadas por la discriminacién racial y social.

Entre saberes y sustancias: tejiendo futuros desde la friccion

Si como afirma Boaventura de Sousa Santos: “no hay justicia social sin justicia
cognitiva” (2018, 45), entonces las politicas de drogas deben ir mas alla de la
despenalizacion o la regulacion clinica. Deben convertirse en plataformas vivas
de friccién epistémica: espacios donde colisionen, se tensionen y co-produzcan
los saberes indigenas, cientificos y populares, en condiciones simétricas y no je-
rarquicas. Este enfoque exige reconocer las violencias historicas del extractivis-
mo epistémico y reconfigurar nuestras relaciones con plantas, territorios y for-
mas de vida (De la Pefia 2018; Celidwen et al. 2022). Una politica psicodélica
intercultural podria estructurarse en torno a tres ejes clave: reconocimiento
epistémico, autodeterminacion territorial y corresponsabilidad transnacional.

Reconocimiento epistémico: mas alla del principio activo
Implica aceptar que las plantas psicoactivas no solo contienen principios farma-
colégicamente activos, sino también —para multiples pueblos originarios— el



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

estar inmersas en sistemas ontologicos, los cuales les confieren agencia, ética y
vinculo. Como recuerda Viveiros de Castro (1998), en muchas cosmologias indi-
genas las plantas no son “recursos” sino personas no humanas, con quienes se
entablan relaciones de reciprocidad. Este saber no debe ser tratado como folclo-
re, sino como conocimiento legitimo. Para ello, es indispensable integrar a sabe-
dores tradicionales en comités de ética, procesos de investigacion y sistemas de
proteccion de conocimientos colectivos (Fotiou 2019; Labate y Cavnar 2014). La
creacion de comités de ética interculturales permitiria evaluar proyectos en dia-
logo con cosmovisiones locales (Labate y Feeney 2014). Ademas, urge fortalecer
mecanismos de proteccién contra la biopirateria, reformando los sistemas de
propiedad intelectual para priorizar derechos colectivos. Modelos como el Regis-
tro peruano de conocimientos tradicionales asociados a la hoja de coca (Decreto
Supremo N° 003-2021-MINCETUR) ofrecen precedentes viables.

Autodeterminacion territorial: soberania biocultural

Los pueblos custodiadores de estos saberes durante generaciones deben tener
soberania sobre el uso, circulaciéon y protecciéon de las plantas que forman parte
de su patrimonio biocultural. Esto implica reformular el marco legal, el cual cri-
minaliza sus practicas tradicionales mientras facilita el aprovechamiento corpo-
rativo. Como sefala Boege (2021), reconocer el patrimonio biocultural exige re-
pensar las categorias de propiedad intelectual desde formas de gestién comunal,
basadas en la reciprocidad y no en la mercantilizaciéon. La criminalizacién del
uso ceremonial del peyote o de la hoja de coca contrasta con la explotacion lu-
crativa de sus derivados por parte de la industria. Ejemplos como la gestién co-
munitaria wixarika de los sitios sagrados de recoleccién de peyote en México
muestran caminos viables para evitar su sobrexplotaciéon por el turismo y la far-
macéutica (Labate y Feeney 2014). Asimismo, marcos legales como el de Ecua-
dor —el cual reconoce los derechos de la naturaleza en su Constitucion (2008)—
abren la posibilidad de reconocer a las plantas sagradas como sujetos (Gudynas
2019).

Corresponsabilidad transnacional: redistribucion y reparacion

Las industrias psicodélicas, los centros de investigacién y los gobiernos del Nor-
te Global tienen una deuda ética, politica y econémica con los pueblos de donde
se han originado los saberes y sustancias que hoy mercantilizan. Es imperativo
construir mecanismos de redistribucién justa, incluyendo regalias, acceso gra-
tuito a tratamientos, y fondos para fortalecer los sistemas de salud tradicionales.
Como argumentan Celidwen et al. (2022), la bioética intercultural debe trascen-

DOSIER |w



¥3Isoa |§

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

der el principio de “no dafar” y avanzar hacia la reparacion, la reintegracién y el
respeto. Esto implica beneficios compartidos: las empresas lucrando con la psi-
locibina o la mescalina deberian considerar canalizar recursos hacia las comuni-
dades guardianas de estos saberes, mediante regalias, apoyo a centros de medi-
cina tradicional o alianzas de investigacion justa (Oguamanam 2020). Existen ya
precedentes: en Canada, parte de los impuestos al cannabis se destinan a progra-
mas de salud mental para comunidades indigenas, en un modelo de fondos de
reciprocidad gestionados por Health Canada (2023).

Finalmente, nada de esto sera posible sin una critica frontal a la colonialidad
del saber (Quijano 2000), la cual aun estructura la ciencia psicodélica contempo-
ranea. Superar las jerarquias que privilegian el conocimiento biomédico implica
transformar nuestra nocion de salud, sanacién y relacion. Los psicodélicos no
son, en este marco, solo herramientas terapéuticas: son vehiculos de rearticula-
cion ontoldgica, capaces de reconfigurar las relaciones entre pueblos, cuerpos,
territorios y mundos. Pero para ver florecer su potencial transformador, no basta
con incluir epistemologias subalternas dentro del sistema existente. Es necesa-
rio rescribir el marco completo, desde su pluralidad constitutiva. Esto implica
adoptar metodologias de investigacion colaborativa, como la propuesta por Fo-
tiou (2019), quien co-disefi6é su estudio sobre ayahuasca junto con curanderos
shipibo-konibo. También requiere implementar educacién epistémica: formar
operadores, investigadores y tomadores de decisiones en justicia cognitiva. La
experiencia de la Corte Constitucional de Colombia, la cual incorpora el pensa-
miento indigena en decisiones sobre el yagé, es un ejemplo potente de esta po-
sibilidad (Uprimny 2019).

Por altimo, desmontar la colonialidad del saber es también rehacer el vincu-
lo. Solo desde politicas de drogas construidas en la interseccién —no en la sub-
ordinacién— de mundos, podremos imaginar futuros donde la curacién no sea
privilegio de unos pocos, sino un proceso colectivo, ritual y reparador. Frente al
extractivismo, proponemos reciprocidad. Frente al control biopolitico, autode-
terminacion psicopolitica. Y frente al monopolio del saber, ecologias epistémicas
que florezcan en diversidad para construir futuros verdaderamente plurales. ID

Referencias

Agin-Liebes, G., Haas, T. F.,, Lancelotta, R., Uthaug, M. V., Ramaekers, J. G. y Davis, A.
K. 2021. Naturalistic use of mescaline is associated with self-reported psychia-
tric improvements and enduring positive life changes. ACS Pharmacology &
Translational Science, 4(2),543-552. https://doi.org/10.1021/acsptsci.1c00018.

Alexander, M. 2020. The new Jim Crow: mass incarceration in the age of color-
blindness. Nueva York: The New Press.



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

Arizpe, L. 2015. Patrimonio cultural intangible: los origenes del concepto. En C.
Amescua Chavez y H. Topete Lara (eds.), Experiencias de salvaguardia del pa-
trimonio cultural inmaterial: nuevas miradas. Centro Regional de Investiga-
ciones Multidisciplinarias, UNAM, 27-49.

Arizpe, L. y Amescua, C. (eds.). 2013. Anthropological perspectives on intangible
cultural heritage. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-00855-4.
Aubertin, C. y Moretti, E. 2013. La biopiraterie, entre illégalité et illégitimité. En
Les marchés de la biodiversité. Institut de Recherche pour le Développement,

269.

Benavie, A. 2012. Drugs: America’s holy war. Abingdon: Routledge.

Bender, E. 2022. Finding medical value in mescaline. Nature, 609(7929), S90-S91.
https://doi.org/10.1038/d41586-022-02873-8.

Boege, E. 2021. Acerca del concepto de diversidad y patrimonio biocultural de los
pueblos originarios y comunidad equiparable: construyendo territorio de vida
con autonomia y libre determinacion. Puebla, Pue.: BUAP, INAH.

Boumediene, S. 2016. La colonisation du savoir: une histoire des plantes médici-
nales du ‘Nouveau Monde’ (1492-1750). Vaulx-en-Velin: Les éditions des mon-
des a faire.

Burelli, M. 2004. Le patrimoine ethno-environnemental: nouveau paradigme
pour la définition des droits intelectuales autochtones. Presses Universitai-
res de La Nouvelle-Calédonie, 87-117.

Callaway, J. C., Airaksinen, M. M., McKenna, D. J., Brito, G. S. y Grob, C. S. 1994.
Platelet serotonin uptake sites increased in drinkers of ayahuasca. Psychophar-
macology, 116(3), 385-387. https://doi.org/10.1007/BF02245347.

Callaway, J. C., McKenna, D. J., Grob, C. S., Brito, G. S., Raymon, L. P., Poland, R.
E., Andrade, E. N., Andrade, E. O. y Mash, D. C. 1999. Pharmacokinetics of
hoasca alkaloids in healthy humans. Journal of Ethnopharmacology, 65(3):
243-256. https://doi.org/10.1016/5S0378-8741(98)00168-8.

Callaway, J. C., Raymon, L. P,, Hearn, W. L., McKenna, D. J., Grob, C. S., Brito, G. S.
y Mash, D. C. 1996. Quantitation of N, N-dimethyltryptamine and harmala
alkaloids in human plasma after oral dosing with ayahuasca. jJournal of
Analytical Toxicology, 20(6), 492-497. https://doi.org/10.1093/jat/20.6.492.

Campbell, J. 1968. The hero with a thousand faces. Princeton University Press.

Caquet, Pierre E. 2021. France, Germany, and the origins of drug prohibition. The
International History Review, 43(2): 207-225.

Carhart-Harris, R. 2017. The entropic brain - Revisited. Neuropharmacology, 142:
167-178.

CBD. 2012. Protocole de Nagoya sur l'accés aux ressources génétiques et le parta-
ge juste et équitable des avantages découlant de leur utilisation relatif a la
Convention sur la diversité biologique. Convention Sur La Diversité Biologi-

DOSIER |\\}|°



¥3Isoa |‘6’\

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

que Nations Unies, 26. http://www.cbd.int/abs/doc/protocol/nagoya-proto-
col-fr.pdf.

Celidwen, C. et al. 2022. Ethical principles of traditional indigenous medicine to
guide western psychedelic research and practice. The Lancet Regional Health
— Americas, 18, 100410. https://doi.org/10.1016/j.1ana.2022.100410.

Celidwen, C. et al. 2023. Indigenous voices in the psychedelic renaissance: ethi-
cal considerations and cultural appropriation. Journal of Psychedelic Studies.

Celidwen, Y. 2021. Connected and embedded. One Earth Sangha, 20 de junio.
https://oneearthsangha.org/articles/connected-and-embedded/.

Davies, J. 2022. Sedated: how modern capitalism created our mental health crisis.
Atlantic Books.

Davies, J., Pace, B. y Devenot, N. 2023. Beyond the psychedelic hype: exploring
the persistence of the neoliberal paradigm. Journal of Psychedelic Studies,
7(S1): 9-21.

Davies, J., Pace, C. y Devenot, N. 2023. The psychedelic revival and the neoliberal
medicalization of mental health. Health: An Interdisciplinary Journal.

Davis, A. K., Barrett, F. S., May, D. G. et al. 2021. Effects of psilocybin-assisted the-
rapy on major depressive disorder: a randomized clinical trial. JAMA Psychia-
tr., 78(5): 481-489.

De la Pefia, G. 2018. Nueva Era, neochamanismo y utopia psicodélica. En Steill,
A., De la Torre, R. y Toniol, R. (coords.), Entre trdopicos. Didlogos de Estudios
Nueva Era en México y Brasil. México: CIESAS y El Colegio de San Luis, Publi-
caciones de la Casa Chata

De Sousa Santos, B. 2004. Democratizar la democracia: los caminos de la demo-
cracia participativa. Fondo de Cultura Econémica.

De Sousa Santos, B. 2009. Una epistemologia del sur: la reinvencion del conoci-
miento y la emancipacion social. Siglo XXI / Clacso.

De Sousa Santos, B. 2014. Epistemologies of the South: justice against epistemici-
de. Routledge. ISBN: 978-1612055459.

De Sousa Santos, B. 2018a. Construyendo las epistemologias del Sur. Antologia
esencial. Volumen I: Para un pensamiento alternativo de alternativas. Buenos
Aires: CLACSO.

De Sousa Santos, B. 2018b. El fin del imperio cognitivo: la afirmacion de las epis-
temologias del sur. Madrid: Akal.

Deleuze, G. y Guattari, F. 2014. Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. Espafia:
Pre-textos.

Dev, L. 2018. Plant knowledges: indigenous approaches and interspecies liste-
ning toward decolonizing ayahuasca research. In B. C. Labate y C. Cavnar
(eds.), Plant medicines, healing and psychedelic science. Springer, 185-204.

Epling, C. y Jativa, C. D. 1962. Salvia divinorum (Lamiaceae). Brittonia, 14(3): 247-



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

251. https://doi.org/10.2307/2805071.

Falcon, J. 2021. Situating psychedelics and the war on drugs within the decolo-
nization of consciousness. ACME: An International Journal for Critical Geo-
graphies, 20(2): 151-170.

Faudre, P. 2020. Making medicine with Salvia divinorum: competing approaches
and their implications. Medical Anthropology. https://doi.org/10.1080/0145
9740.2020.1814772.

Feinberg, B. 2018. Undiscovering the pueblo magico: lessons from Huautla for
the psychedelic renaissance. En B. C. Labate y C. Cavnar (eds.), Plant medici-
nes, healing and psychedelic science. Springer, 37-54.

Focault, M. 1990. Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. México: Siglo XXI
Editores.

Fotiou, E. 2010. Encounters with sorcery: an ethnographer’s account. Anthropology and
Humanism, 35(2): 192-203. https://doi.org/10.1111/j.1548-1409.2010.01066.x

Fotiou, E. 2012. Working with “la medicina”: Elements of healing in contemporary
ayahuasca rituals. Anthropology of Consciousness, 23(1): 6-27. https://doi.
org/10.1111/j.1556-3537.2012.01054.x

Fotiou, E. 2016. The globalization of ayahuasca shamanism and the erasure of
indigenous shamanism. Anthropology of Consciousness, 27(2): 151-179.
https://doi.org/10.1111/anoc.12056

Fotiou, E. 2019. Technologies of the body in contemporary Amazonian shaman-
ism: implications for future research. Human Ecology, 47(1): 145-151.
https://doi.org/10.1007/s10745-018-0043-6.

Foucault, M. 1978. The history of sexuality. Nueva York: Pantheon Books.

Foucault, M. 1990. The history of sexuality: an introduction, vol. 1. Traduccién de
R. Hurley. Vintage Books.

Foucault, M. 2003. Society must be defended: lectures at the Collége de France,
1975-1976. Nueva York: Picador.

Foucault, M. 2006. Seguridad, territorio, poblacion: curso en el Collége de France,
1977-1978. México: Fondo de Cultura Econémica.

Foucault, M. 2007. Security, territory, population: lectures at the College de Fran-
ce, 1977-1978. Nueva York: Palgrave Macmillan.

Gamella, J. F. 2005. Prohibicion, despenalizacion, legalizacion. Tres modelos en el
control juridico y politico de las drogas ilegales. Universidad de Granada.
https://www.ararteko.eus/RecursosWeb/DOCUMENTOS/1/0_2567_1.pdf.

Genet Guzman, Mauricio y Labate, Beatriz. 2019. Reflexiones sobre la expansion
y legalidad del campo peyotero en México. Frontera norte, 31: e2060. (Epub
5 de febrero, 2020). https://doi.org/10.33679/rfn.v1i1.2060.

George, J. R., Michaels, T. I., Sevelius, J. y Williams, M. T. 2019. The psychedelic
renaissance and the limitations of a white-dominant medical framework: a

DOSIER |\§‘0



¥31s0a |‘$?:

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

call for indigenous and ethnic minority inclusion. Journal of Psychedelic Stu-
dies, 4(1): 4-15. https://doi.org/10.1556/2054.2019.015

George, J. R., Michaels, T. ., Sevelius, J. y Williams, M. T. 2020. The psychedelic
renaissance and the limitations of a white-dominant medical framework: a
call for indigenous and ethnic minority inclusion. Journal of Psychedelic Stu-
dies, 4(1): 4-15. https://doi.org/10.1556/2054.2019.015.

Gudynas, E. 2019. Derechos de la naturaleza: ética biocéntrica y politicas ambien-
tales. Lima: RedGE.

Hausfeld, L. y Nickles, D. 2021. Patents, monopolies, and psychedelics: the battle
for access and innovation. Chacruna Institute.

Hauskeller, C. 2022. De las sombras a la luz, los psicodélicos y los poderes insti-
tucionales. Reflexiones Marginales, 67 .

Health Canada. 2023. Cannabis revenue and indigenous health programs. Go-
bierno de Canada. https://www.canada.ca/en/health-canada/services/can-
nabis/revenue-indigenous-programs.html.

Hoffer, A. y Osmond, H. 1961. A card sorting test helpful in making psychiatric
diagnosis. Journal of Neuropsychiatry, 2: 306-330.

Hoffer, A. y Osmond, H. 1961. The use of psychedelic agents in psychotherapy.
Journal of Mental Science, 107(448): 503-516. https://doi.org/10.1192/bjp.107.
448.503.

Kuzmarov, J. 2018. The cultural politics of drug prohibition in the U.S. Critical
Criminology, 26(2): 245-260. https://doi.org/10.1007/s10612-018-9404-0.

Labate, B. C. et al. 2022. Plant knowledges: indigenous approaches and interspe-
cies listening toward decolonizing ayahuasca research. En B. C. Labate y C.
Cavnar (eds.), Plant medicines, healing and psychedelic science. Cham, Suiza:
Springer, 185-204.

Labate, B. C. y Cavnar, C. (eds.). 2014a. Ayahuasca shamanism in the Amazon and
beyond.OxfordUniversityPress.https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199
341191.001.0001.

Labate, B. C. y Cavnar, C. 2014b. The therapeutic use of ayahuasca. Berlin, Alema-
nia / Nueva York, NY: Springer.

Labate, B. C. y Feeney, K. 2014. Ayahuasca and the process of regulation in Brazil
and internationally: implications and challenges. International Journal of
Drug Policy, 25(6): 901-909. https://doi.org/10.1016/j.drugpo.2014.01.019.

Latour, B. 2009. Nunca fuimos modernos. Memorias del grupo de Estudio CTS
(Ciencia, Tecnologia y Sociedad). Flacso-Ecuador.

Latour, B. 2011. Politics of nature: East and West perspectives. Ethics and Global
Politics, 4(1): 1-10. https://doi.org/10.3402/egp.v4il1.6373.

Levitsky, S. y Way, L. 2004. Elecciones sin democracia. El surgimiento del autori-
tarismo competitivo. Estudios Politicos, 24: 159-176.



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

Lovering, T. 2015. Moral panic and drug use in contemporary media discourse.
Journal of Drug Issues, 45(3): 292-308.

Luna, L. E. 2011. Indigenous and mestizo use of ayahuasca: an overview. The Eth-
nopharmacology of Ayahuasca, 2: 01-21.

Marchese, D. 2023. What psychedelic therapy can teach us about ourselves. The
New York Times Magazine.

McCulloch, D. E. W., Grzywacz M. Z., Madsen M. K. et al. 2021. A quantitative and
qualitative report of psilocybin induced mystical-type experiences and their
relation to lasting positive effect. https://doi.org/10.31234/0sf.io/xqzu?2.

McKenna, T. 1992. Food of the gods: the search for the original tree of knowledge.
Nueva York: Bantam Books.

Mithoefer, M., Wolfson, P. y Bershad, A. 2022. Psychedelics and psychotherapy:
the healing potential of expanded States. Current Topics in Behavioral Neu-
rosciences, 56: 1-15. https://doi.org/10.1007/7854_2022_340.

Monteith, S. 2018. The cultural politics of drug prohibition in the U.S. Critical
Criminology, 26(2): 245-260.

Nadelmann, E. 1991. America’s drug problem: alternative perspectives, alternative
futures. Bulletin of the American Academy of Arts and Sciences, 45(3): 24-40.

Nadelmann, E. 2014. Drug prohibition in the United States: costs, consequences,
and alternatives. Notre Dame Journal of Law, Ethics & Public Policy, 5(8): 783-
808.

Narby, J. 1999. The cosmic serpent: DNA and the origins of knowledge. Ed.: Jeremy
P. Tarcher/Putnam.

Nichols, D. E., Johnson, M. W. y Griffiths, R. R. 2017. Psychedelics as medicines: an
emerging new paradigm. Clinical Pharmacology & Therapeutics, 101(2): 209-
219. https://doi.org/10.1002/cpt.557.

Noorani, T. 2020. Making psychedelics into medicines: the politics and parado-
xes of medicalization. Journal of Psychedelic Studies, 4(1): 34-39. https://doi.
org/10.1556/2054.2020.00123.

Noorani, Tehseen. 2020. Making psychedelics into medicines: the politics and
paradoxes of medicalization. Journal of Psychedelic Studies, 4(1): 34-39.
https://doi.org/10.1556/2054.2020.00123.

Nutt, D. 2020. Drugs without the hot air: minimising the harms of legal and illegal
drugs. Cambridge: UIT Cambridge.

Nutt, D. y Carhart-Harris, R. 2021. The current status of psychedelics in psychia-
try. JAMA Psychiatry, 78(2): 121-122. https://doi.org/10.1001/jamapsychia-
try.2020.2171.

Oguamanam, C. 2020. Intellectual property in global governance: a developmen-
tal perspective. Nueva York: Routledge.

Olvera Hernandez, N. 2011. De las yerbas que emborrachan: un estudio diacroni-

DOSIER |$



¥31500 |‘S

INTER DISCIPLINA Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

co de los usos, visiones y prohibiciones de los psicodislépticos. Tesis de licen-
ciatura en etnohistoria. Escuela Nacional de Antropologia e Historia.

Pace, B. A. y Devenot, N. 2021. Right-wing psychedelia: case studies in cultural
plasticity and political pluripotency. Frontiers in Psychology, 12: 733185.
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.733185.

Parra Saez, J. 2019. La medicalizacién de la vida y la sociedad contemporanea:
origen, participantes y consecuencias. Bajo Palabra, 22: 221-238. https://
doi.org/10.15366/bp2019.22.011.

Phelps, J. 2017. Developing guidelines and competencies for the training of
psychedelic therapists. Journal of Humanistic Psychology, 57(5): 450-487.
https://doi.org/10.1177/0022167817711304.

Phelps, J., Shah, R. y Lieberman, D. 2022. Psychedelics industry insight report.
Psychedelic Science Funders Collaborative.

Pollan, M. 2018. How to change your mind: what the new science of psychedelics
teaches us about consciousness, dying, addiction, depression, and transcen-
dence. Nueva York: Penguin Press.

Quijano, A. 2000. Coloniality of power, Eurocentrism, and Latin America. Nepan-
tla: Views from South, 1(3): 533-580. https://doi.org/10.1177/02685809000
15002005.

RAFI. 1994. COPs... and robbers... transfer-sourcing indigenous knowledge. Pira-
ting medicinal plants. Occasional Paper Series, 1(4). 20. http://www.etc-
group.org/content/volume-1-4-pirating-medicinal-plants.

Ratsch, C. 2005. The encyclopedia of psychoactive plants: ethnopharmacology
and its applications. Inner Traditions/Bear & Co. ISBN: 978-089281978-2.
Redford, K. y Powell, G. 2016. The origins of drug prohibition. The International

History Review, 43(2): 207-225.

Reiff, C. M., Richman, E. E., Nemeroff, C. B., Carpenter, L. L., Widge, A. S., Rodri-
guez, C. 1., ... y McDonald, W. M. 2020. Psychedelics and psychedelic-assisted
psychotherapy. American Journal of Psychiatry, 177(5): 391-410. https://doi.
org/10.1176/appi.ajp.2019.19010035

Santos-Granero, F. 2009. The occult life of things: native Amazonian theories of ma-
teriality and personhood. University of Arizona Press. ISBN: 978-0816527096.

Schultes, R. E. y Hofmann, A. 1992. Plants of the gods: their sacred, healing, and
hallucinogenic powers. Healing Arts Press.

Schultes, R. E. y Raffauf, R. F. 1992. Vine of the soul: medicine men, their plants
and rituals in the Colombian Amazonia. Nuevo México: Synergetic Press.
Schultes, R. E., Hofmann, A. y Ratsch, C. 1998. Plants of the gods: their sacred,

healing, and hallucinogenic powers. 2a ed. Healing Arts Press. ISBN: 978-
089281979-9.
Shepard, G. H. 2004. A sensory ecology of medicinal plant therapy in two Ama-



Volumen 13, nimero 37, (19-41), septiembre—diciembre 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.37.92500 www.interdisciplina.unam.mx
Genlizzie Elizabeth Garibay Munguia

zonian societies. American Anthropologist, 106(2): 252-266. https://doi.
org/10.1525/aa.2004.106.2.252.

Shiva, V. 1997. Biopiracy: the plunder of nature and knowledge. Ontario: Between
the Lines.

Smith, W. R. y Appelbaum, P. S. 2021. Two models of legalization of psychedelic subs-
tances: reasons for concern. JAMA, 326(8): 697-698. https://doi.org/10.1001/
jama.2021.12481.

Spiers, N., Labate, B. C., Ermakova, A. O., Farrell, P.,, Gonzalez Romero, O. S., Ga-
briell, I. y Olvera, N. 2024. Indigenous psilocybin mushroom practices: an
annotated bibliography. Journal of Psychedelic Studies, 8(1): 3-25. https://
doi.org/10.1556/2054.2023.00297

Tone-Pah-Hote, J. 2022. The commercialization of biospecimens from indige-
nous peoples: a scoping review of benefit-sharing. Frontiers in Medicine, 9:
978826. https://doi.org/10.3389/fmed.2022.978826

Tupper, K. y Labate, B. 2015. Ayahuasca, psychedelic studies and health scien-
ces: the politics of knowledge and inquiry into an Amazonian plant brew.
Current Drug Abuse Reviews, 7(2): 71-80. https://doi.org/10.2174/1874473
708666150107155042.

UNESCO. 2003. Convencion para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmate-
rial. https://ich.unesco.org/es/convencion.

Uprimny, R. 2019. Justicia intercultural y didlogo de saberes: el caso del yagé y
la Corte Constitucional de Colombia. Antipoda: Revista de Antropologia y Ar-
queologia, 34: 3-30. https://doi.org/10.7440/antipoda34.2019.01.

Viveiros de Castro, E. 1998. Cosmological deixis and Amerindian perspectivism.
Journal of the Royal Anthropological Institute, 4(3): 469-488. https://doi.
org/10.2307/3034157.

Watts, R., Day, C., Krzanowski, J., Nutt, D. y Carhart-Harris, R. 2017. Patients’ ac-
counts of increased “connectedness” and “acceptance” after psilocybin for
treatment-resistant depression. Journal of Humanistic Psychology, 57(5):
520-564. https://doi.org/10.1177/0022167817709585.

Znamenski, A. A. 2007. The beauty of the primitive: shamanism and Western ima-
gination. Oxford University Press.

DOSIER |4.3



