Estudios
Politicos

6 3 ARTICULO

El culto al poder en su representacion simbolica.
El sustrato teologico en los ritos politicos.

The cult of power in its symbolic representation.
Theological substratum in the political rites.

José Enrique Prieto Vargas’

Recibido: 7 de diciembre, 2023. Aceptado: 7 de febrero, 2024.

Resumen:

Palabras clave:

Abstract

La fuerza de los simbolos se encuentra presente en el culto al poder politico y en la persua-
sion de sus expresiones litdrgicas. El articulo versa sobre el sustrato simbdlico del poder en
occidente en su relacién con lo sagrado. A partir de la filosofia y la teoria politica, se analiza
la persistencia del ambito simbdlico en el poder unipersonal de los gobernantes como un
elemento de culto a la figura de autoridad. Por ello, es posible dilucidar el trasfondo simbélico
de los ritos politicos desde la doctrina medieval del cuerpo del Rey hasta la persistencia del
vinculo teolégico y politico en los Estados modernos.

Poder, politica, simbolo, rito, teologia politica

The strenght of the symbols is present in the cult of political power in its liturgical expressions.
This paper shows the sympolic substratum of power in the western thought in its relationship
with the sacred. From the Political Philosophy and Political Theory, this article analyzes the
persistence of symbolic sphere in the unipersonal power of the rulers as an element of the
cult of the authority figure. Therefore, it is posible to elucidate the symbolic background of the

* Doctor en Ciencias Politicas y Sociales por la UNAM. Profesor de asignatura adscrito al Centro de Estudios Politicos de la
Facultad de Ciencias Politicas y Sociales. Lineas de investigacion: historia politica de México (ritos politicos de los gobernan-
tes mexicanos en el siglo XIX), sistema politico mexicano (presidencialismo, procesos legislativos), filosofia y teoria politica
(la relacion teolégico-politica, erotismo y poder politico, pensamiento utépico y antiutépico). Premio Gastén Garcia Cant
2018 en Investigacion Histdrica otorgado por el INEHRM. Correo electrénico: enriqueprieto@politicas.unam.mx.

D.R.©2024.Universidad Nacional Autonomade México, Facultad de CienciasPoliticasySociales,CentrodeEstudios
144 Politicos. Estudios Politicos nim. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161, Ciudad de México, ISSN: 0185-1616



mailto:enriqueprieto@polÌticas.unam.mx

PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

political rites from the medieval doctrine of the King’s body to the persistence of the theo-
logical and political link in modern States.

Key words: Power, politics, symbol, rite, political theology

INTRODUCCION

En la politica, los simbolos son expresiones del poder. La faceta simbdlica de la autoridad politica
esta ligada al cariz sagrado de su investidura, cuyo antecedente proviene del pensamiento me-
dieval que ha trascendido hasta la modernidad. El presente articulo refiere el sustrato simbélico
y teoldgico-politico de la autoridad politica en occidente. Se analiza la persistencia del dmbito
simbdlico de los gobernantes a partir de los ritos del poder como un elemento de dominacion,
que permite afianzar su legitimidad y soberania. En este sentido, la historia politica de occidente
da muestra del ejercicio del poder a través de los ritos y ceremonias, con el uso de la fuerza de los
simbolos para ensalzar y magnificar la investidura de la autoridad.

A partir del pensamiento politico moderno y contemporaneo, respecto al simbolismo de la
autoridad, es preciso reflexionar sobre la fascinacién del poder y la sacralizacién de los gobernan-
tes, tanto en regimenes politicos monarquicos como republicanos. Asi también, discutir sobre la
continuidad de lo simbélico, debido a que, a pesar de la desacralizacién de los Estados modernos,
se mantiene la proximidad entre lo teolégico y lo politico. A continuacién, la referencia a la nocién
de simbolo permite una conceptuacion necesaria como categoria del analisis.

EL SIMBOLO Y EL RITO EN LO POLITICO

Maquiavelo menciona respecto a las conjuras para asesinar a un principe: “Al ejecutor le puede
flaquear el animo por respeto o por su propia cobardia. Es tanta la majestad y la reverencia que
provoca la presencia de un principe, que es facil que su presunto asesino se sienta indeciso o
espantado” (Maquiavelo, 1987: 333). El pensador florentino, anade:

Estando Mario (Cénsul romano) prisionero de los Minturno, enviaron a un esclavo para que lo
matase, y éste, espantado por el aspecto de aquel hombre y por el recuerdo de su fama, se aco-
bardé y no fue capaz de matarlo. Y si un hombre atado, preso y ahogado por la mala fortuna
causa esa impresion, jqué serd un principe libre, con la majestad de los ornamentos, la pompa y
la comitiva! Esa pompa te puede dar miedo, o incluso es capaz de aplacarte, si eres bien acogido
(Maquiavelo, 1987: 333).

Lo anterior es ejemplo de la fuerza simbdlica del poder, de la expresion ceremonial de la figura
politica. De esta manera, el poder politico moviliza voluntades, asombra y suscita un culto a su
fuerza, es temido o imitado. El poder se representa, precisa de un reconocimiento y una puesta en
escena al ser expresado por simbolos. La sustancia del poder se manifiesta en el dambito simbdlico,
en la liturgia y en los ritos.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 145




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

El poder politico entonces, conlleva una bisqueda de lo trascendente. La ontologia del poder
sugiere el significado profundo de la fuerza, de la fascinacién por lo politico. El poder es enigmatico,
conlleva una pleitesia ante la autoridad, atrae y embelesa, debido a su oscuridad, al reconocerlo
como algo mayusculo, supremo, ligado a una potencia, a un fenémeno que encanta y deslumbra.

En este ambito, es adecuado el estudio de lo simbdlico como una faceta en el significado del
poder politico. El simbolismo politico alude a las representaciones de la autoridad, de los liderazgos
instituidos en una comunidad politica, especificamente del Estado moderno. La autoridad politica
acude al simbolismo como una forma de constituir al poder mas alla de los términos juridicos,
para extender la dominacion legitima, incubar en el imaginario de la sociedad la aclamacién y el
reconocimiento de los gobernantes.

Gilbert Durand ha realizado importantes estudios sobre la recurrencia de lo simbélico en las
sociedades humanas. El autor acude en su andlisis a las representaciones del mundo, cuando un
objeto o un fenémeno no pueden ser conocidos de manera directa. En tal situacion, se manifiesta
una imagen que configura un signo. Pero el signo es una representacion simple, elemental, que no
expresa el significado profundo del objeto (Durand, 2007: 10). Algunos signos pretenden repre-
sentar ideas mds abstractas que el signo arbitrario y constituyen a los signos alegéricos (alegorias,
emblemas, apologias), sin llegar a la dificultad de lo simbdlico (Durand, 2007: 12).

El simbolo en cambio lleva a cabo una representacién de mayor complejidad, de un significado
desconocido y de fenémenos no sensibles. El simbolo intenta representar lo epifanico, lo misterioso.
El significado y el significante del simbolo son flexibles y no estan limitados por la simplicidad del
signo. Por tal motivo, el simbolo es redundante, repetitivo. De ahi su perfeccionamiento a través de
la reiteracion de imagenes, ritos y mitos que, en su repeticion, en su copia constante de un modelo,
reinterpretan de nuevo al simbolo (Durand, 2007: 17).

Durand propone una definicién del simbolo como: “signo que remite a un significado inefable
e invisible, y por eso debe encarnar concretamente esta adecuacion que se le evade, y hacerlo me-
diante el juego de las redundancias miticas, rituales, iconograficas, que corrigen y complementan
inagotablemente la inadecuacion.” (Durand, 2007: 21). El simbolo hace alusion a lo trascendente,
de ahi su utilidad para la interpretacion del fenémeno del poder politico en su significado pro-
fundo. Lo simbdlico mantiene una presencia constante e implicita en lo social y lo politico, aunque
la modernidad y el positivismo lo hayan marginado como fuente de conocimiento verdadero.

Durand plantea la necesidad de escudrinar las motivaciones que hacen surgir el pensamiento
simbdlico en los individuos. Dentro de lo imaginario, encuentra un intercambio entre los impulsos
de la psique, los arquetipos originarios que se forman en las pulsiones subjetivas y la influencia del
contexto social, objetivo, del entorno cultural (Durand, 2004: 45). Ambas explicaciones, el impulso
subjetivo y el medio social, pueden analizarse en las condiciones culturales en las cuales se forma
la persona para dar lugar a la expresion simbdlica.

Con estos elementos, Durand propone una clasificacion de las expresiones simbdlicas. En
primer lugar, plantea la clase de los simbolos rituales, donde los participantes redundan en su ges-
tualidad y dan un significado a sus actitudes vy liturgias. En segundo lugar, el simbolo del mito alude
a la palabra, al lenguaje en la evocacion de una historia. En tercer lugar, el simbolo iconografico,
la repeticion de imdagenes, la representacion de un modelo simbdlico a través de su copia, pero
cargada de sentido por su contenido trascendente (Durand, 2007: 20).

El restablecimiento de la importancia del conocimiento simbdlico no pudo darse sin la obra
de Ernst Cassirer, quien precedié y plante6 las bases para los estudios de Gilbert Durand. Cas-
sirer caracterizd las expresiones del conocimiento como formas simbdlicas, las cuales retinen

146 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

manifestaciones de las artes, las ciencias, el lenguaje, la religion, el mito y la poesia, con las cuales
el ser humano se conforma en un ser simbdlico (Cassirer, 2013a: 60).

Las expresiones sociales conllevan a su vez manifestaciones simbdlicas que no estan desligadas
del mundo del logos, de los hechos cientificos, tal como pretendié la modernidad y el positivismo.
Al contrario, Cassirer intenta vincular al logos, la ciencia, con el mythos, el conocimiento mitico,
para configurar formas simbdlicas generales que dialogan entre si y como formas diferentes de
conocimiento no antagoénicas. Por ello, el pensamiento mitico conlleva un fundamento de obje-
tividad como una forma de conocimiento que pretende explicar al mundo (Cassirer, 2013b: 51).

En esta misma linea de interrogacién al positivismo y de recuperaciéon de la importancia del
pensamiento mitico-simbdlico, ligado a lo sagrado, Maria Zambrano afirmé la recurrencia de la
“deificacion” del hombre. En el instante en que las ciencias humanas pretendian emanciparse
de lo sagrado, ellas mismas suplantaron la revelacién divina por la humana. Entonces, la verdad
cientifica del positivismo implica una revelacion humana en lugar de una sagrada, pero al mismo
tiempo una religion de lo humano (Zambrano, 1973: 20-23).

En la idea de Zambrano, la reiteracion de los modelos religiosos conlleva: “la mas clara expre-
sion de la tragedia ‘humana’, de la tragedia de lo humano: no poder vivir sin dioses.” (Zambrano,
1973:14). Por tal motivo, el ambito de lo politico participa del conocimiento mitico y simbdlico del
cual no puede desprenderse, puesto que el poder politico estd ligado a lo sagrado en su manifes-
tacion ritual en el culto a la autoridad.

Para analizar el mundo de la cultura 'y, a su vez, el mundo de lo politico, es importante aludir a
la expresion simbdlica. El mito implica un referente y un antecedente para la ciencia, incide en ella
y constituye una parte de la razén moderna. Por lo tanto, el mundo de lo simbdlico y en especifico
del mito, influye en la conformacion de los regimenes politicos y de los sistemas sociales. El mito
no desaparece en la politica moderna, la cual vuelve a él en su legitimidad fundacional para
sostener inclusive a los regimenes totalitarios.

En su obra esencial, £/ mito del Estado, Cassirer destaca la importancia del pensamiento mitico,
la funcién del mito en las sociedades humanas y en la construccion del Estado en la teoria politica.
Cassirer menciona que: “La preponderancia del pensamiento mitico sobre el racional en algunos
de nuestros sistemas politicos modernos es manifiesta.” (Cassirer, 2013a: 7). Esto ocurre debido a
que el mito se ha instaurado en lo politico y en lo social como un sustrato determinante a lo largo
de la historia: “El mito es una de las mds antiguas y grandes fuerzas de la civilizacion.” (Cassirer,
2013a: 31).

Cassirer reflexiona sobre la persistencia del simbolismo mitico en la teoria politica en una nueva
forma secularizada, en el contexto del Renacimiento, con la superacion del pensamiento medieval.
Segln Cassirer, Maquiavelo alude a la experiencia concreta de la politica y encuentra a los seres
humanos, no divinidades, que utilizan sus recursos para conservar el poder. Maquiavelo encuentra
la sabiduria en el analisis de los hechos politicos sin atender legitimidades divinas y jerarquias
teocraticas, con lo que deja atras al pensamiento politico medieval (Cassirer, 2013a: 162-163).

Con el pensador florentino no hay cabida para un origen religioso trascendente de la politica.
Tal como lo menciona Cassirer, Maquiavelo se aleja del pensamiento teocratico para explicar al
Estado, pero no se convierte en un enemigo de la religion, la cual es necesaria para la vida social.
La religion es entonces primordial para la sociedad, pero no por su dogma, sino por su caracter
politico y por su capacidad de influencia politica (Cassirer, 2013a: 165-166). Se podria interpretar
la utilidad politica de la religion y la fuerza de su simbolismo trasplantado a la autoridad politica
en un contexto de laicidad.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 147




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

Magquiavelo desmonta a la religion como eje de la organizacion politica y social para dar paso
a la politica secular, pero atiende la primordial importancia de no perseguir o suprimir a la Iglesia,
mads bien integrarla con fines politicos. Maquiavelo menciona: “Los que estén a la cabeza de una
republica o un reino deben, pues, mantener las bases de su religion, y hecho esto, les serd facil
mantener al pais religioso, y por tanto bueno y unido. Y deben favorecer y acrecentar todas las
cosas que sean beneficiosas para ella, aunque las juzguen falsas (...).” (Maquiavelo, 1987: 72). El
florentino, afade: “Los principes o los estados que quieran mantenerse incorruptos deben sobre
todo mantener incorruptas las ceremonias de su religion, y tener a ésta siempre en gran venera-
cién, pues no hay mayor indicio de la ruina de una provincia que ver que en ella se desprecia el
culto divino.” (Maquiavelo, 1987: 71).

Desde una perspectiva del realismo politico, Maquiavelo se aleja de la divinidad para dar el
poder a los hombres, pero requiere del auxilio de la religion como un factor politico de cohesion
social. Por tal motivo, lo simbdlico del poder politico, de su sacralidad intrinseca, se traslada a un
ambito secular, profano, pero permanece la fuerza de los simbolos. Aunque el poder politico no
se encuentre en un origen divino, la utilidad politica de lo simbdlico no desaparece, se transforma
en liturgias republicanas e, inclusive, en propaganda moderna.

A pesar de la secularizacién de la politica moderna, la mistica implicita en el poder implica un
ambito simbdlico que lleva al respeto y a la obediencia de la autoridad. Lo simbdlico del poder
mantiene su presencia con reminiscencias de lo sagrado y de lo teolégico medieval, fenémeno que
se manifiesta en la parafernalia politica. La investidura del gobernante conlleva profundos elemen-
tos simbdlicos que le revisten de solemnidad. Maquiavelo sefhala: “Por tanto quien esta al frente
de un ejército o se encuentra en una ciudad donde se ha producido un alboroto debe comparecer
ante la multitud lo mds graciosa y honorablemente que pueda, colocando a su alrededor los signos
de la autoridad que ostente para aparecer mas digno de reverencia.” (Maquiavelo, 1987: 167).

Esto es, el estudio de lo simbdlico y su incidencia en la sociedad y en el poder politico se
realiza a través de la interpretacion de las liturgias del poder. Los Estado modernos han pretendido
la desacralizacion al fundarse en si mismos, sin la legitimidad divina. Sin embargo, las expresiones
simbdlicas originadas en la configuracién teolégica del mundo de las vetustas monarquias medie-
vales continuaron su influencia en el mundo moderno, debido a que las autoridades politicas han
necesitado de la representacion simbdlica para afirmar su identidad y manifestar signos precisos
de la legitimidad de su poder.

LA SACRALIDAD EN EL PODER POLITICO

Lo simbdlico del poder se caracteriza por su vinculacién con lo sagrado. El poder politico previo
a la modernidad fue indisoluble de las categorias teolégicas en su alusién a la majestad de la
autoridad y al derecho divino. Lo sagrado es una nocién esencial para el mundo de lo politico por
el profundo simbolismo que comparte con lo teolégico, fundado en el pensamiento medieval, en
torno a una autoridad proveniente de la divinidad. A su vez, la politica en la modernidad se explica
por el intento en la desacralizacién de los gobernantes. Ambos momentos histéricos refieren a un
culto a la autoridad, convergen en la representacion del poder en las liturgias, el ceremonial, el rito
y el protocolo que expresan la solemnidad del cuerpo politico del gobernante.

Lo sagrado y/o lo divino de forma indistinta se refieren a la experiencia de lo trascendental, del
carisma de lo superior que caracteriza a determinadas autoridades, personajes, reliquias, lugares,

148 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

costumbres o tradiciones que, con su prestigio, son apreciados por los seres humanos al conside-
rarlos investidos de una dignidad extraordinaria y de un alto valor para la comunidad, por lo que
pueden ser objeto de culto, pleitesia, admiracion y obediencia. Por ello, a lo largo de la historia, el
poder politico en sus diversas e innumerables manifestaciones ha sido ligado como una expresion
de lo sagrado o lo divino.

De esta manera, para entender el caracter simbdlico de la politica es importante conducirse al
ambito de lo sagrado, puesto que el fenémeno del poder provoca una admiracion, un misterio, un
temor. En palabras de Roger Caillois, lo sagrado: “Suscita sentimientos de terror y veneracion, se
presenta como algo prohibido. Su contacto se hace peligroso.” (Caillois, 2006: 13). Por tal motivo,
el estudio de lo sagrado es esencial para interpretar la cara simbdlica de la politica: “Lo sagrado
pertenece como una propiedad estable o efimera a ciertas cosas (los instrumentos de culto), a
ciertos seres (el rey, el sacerdote), a ciertos lugares (el templo, la iglesia, el sagrario). No existe nada
que no pueda convertirse en sede de lo sagrado, revistiendo asi a los ojos del individuo o de la
colectividad un prestigio inigualable.” (Caillois, 2006: 12).

Rudolf Otto, en su estudio clasico, destaca la importancia de lo irracional en lo sagrado, lo
esencial de la emocion religiosa, el sentimiento de conmocién ante lo divino, la idea de lo numi-
noso que exalta el animo (Otto, 2009: 21). El autor apela al significado de la devocion, al profundo
arrebato de lo sagrado que lleva al culto, a la solemnidad ante algo misterioso, ante un mysterium
tremendum (Otto, 2009: 21-22). Lo divino es un poder, se eleva sobre el individuo y le domina. Lo
divino es inaccesible y superior, obliga a la servidumbre, provoca un temor, humilla, pero atrae.
El autor indica: “Es el elemento de poder, potencia, prepotencia, omnipotencia. Para designar
este elemento opto por el nombre de majestad. Sobre todo, porque la palabra majestad conserva,
en nuestro sentido actual del lenguaje, una suave, dltima, temblorosa huella de lo numinoso.
Por eso el componente de lo tremendo queda integramente reproducido en el término majestad
tremenda.” (Otto, 2009: 29-30).

Mircea Eliade completé la reflexion de Rudolf Otto al conjugar el estudio de lo racional y lo
emocional de la experiencia sagrada, por lo cual creé el término de hierofania como algo sagrado
que se manifiesta en oposicion a lo natural y profano (Eliade, 2012: 14). Asi también, para Eliade
lo sagrado es una potencia, llena de ser, de realidad, de poder. De ahi el cariz sagrado, misterioso,
potente, supremo que envuelve a lo politico y al ambito del poder. Nos fascinamos por el poder,
lo percibimos con un aura mistica, como un mundo de dominio. Eliade pone el énfasis en la
desacralizacion que el ser humano ha pretendido en las sociedades modernas, pero a pesar de la
vision profana del mundo, el fenémeno de lo sagrado persiste en distintos vestigios a lo largo de
la modernidad.

Mircea Eliade propone dos vertientes de andlisis de lo sagrado, fenémeno que se manifiesta
en el espacio y en el tiempo. La sacralizacién del espacio, de los lugares sagrados en oposicién a
los territorios profanos, implica la imposicién de un orden trascendente a recintos especiales. El
tiempo alude a periodos de significado sagrado (Eliade, 2012: 22, 54), a referencias mitoldgicas,
donde se celebran cultos religiosos, pero también a festividades civicas y conmemoraciones re-
publicanas. Por ello, a pesar del encumbramiento de la laicidad en la modernidad en términos de
los regimenes republicanos, se mantienen reminiscencias y protocolos en la liturgia de lo sagrado.

El poder contiene un sustrato subjetivo, irracional, mds cercano al impulso del carisma o de
la contemplacion de algo sagrado. Para Roger Caillois, este ambito sagrado pertenece a una ca-
tegoria de la sensibilidad ligada a la experiencia religiosa (Caillois, 2006: 12). El sustrato sagrado
se esconde y se expresa simultdneamente, velado, pero a su vez reconocido. El poder se percibe

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 149




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

sagrado, mayusculo, oscuro, por el cual se lucha y se obtiene en la culminacién de una gloria que
se ostenta en el sentido de la dominacién.

La sacralidad en los fenémenos politicos se manifiesta en la figura de autoridad plena de
simbolos, ungida por la superioridad legitima en una latencia hacia la condicién redentora del
gobernante. La autoridad es un simbolo que obliga a la obediencia, al respeto y a la contempla-
cion, en una pleitesia a la dignidad del lider consagrado democraticamente por el pueblo o por el
derecho de origen divino.

TEOLOGIA POLITICA Y ESTADO MODERNO

En la perspectiva del realismo politico, en la primera mitad del siglo XX, el jurista y fil6sofo Carl
Schmitt enfatizo el traslado de lo sagrado a lo secular, al conciliar los fundamentos teoldgicos al
interior de la politica en la modernidad. La obra de Schmitt es polémica por la explicacién del
Estado moderno en sus cimientos teolégicos y por el uso de las ideas miticas y teoldgicas para
fines politicos autoritarios.

Es necesario precisar que, Schmitt alude a la relacién entre lo teoldgico y lo politico como el
fundamento tedrico y conceptual del Estado, a partir de la doctrina teoldgica respecto a la monar-
quia divina y al poder unipersonal. En esta relacién teolégico-politica, el Estado y la sociedad se
incorporan en una totalidad, liderados por la autoridad politica tnica.

En el texto de El concepto de lo politico, Schmitt, menciona que, en cuanto a la definicién de lo
politico como una distincion entre amigo y enemigo, las comunidades religiosas enfrentadas unas
con otras al enemistarse y emprender un conflicto, son consideradas como unidades politicas. En
este sentido, el antagonismo, aunque sea religioso, se convierte en una lucha politica al identificar
una enemistad especifica (Schmitt, 1998: 67). En otra perspectiva, Schmitt pretende una vincula-
cién entre lo teoldgico y lo politico por su materia comun en torno al poder.

Schmitt en su obra Teologia Politica, retomo la idea politica de la soberania, nocién esencial
en la teoria politica y en la teoria del Estado, pero cuyo alcance conceptual da lugar a diversas
discusiones. Schmitt sefala que:

Soberano es quien decide sobre el estado de excepcion (...) De lo que sigue se vera que aqui
por ‘estado de excepcién’ se entendera a un concepto general de la doctrina del Estado, no un
decreto de necesidad cualquiera o un estado de sitio. Una razén sistemdtica l6gico-juridica hace
del estado de excepcion en sentido eminente la definicion juridica de soberania. Pues la decisiéon
sobre la excepcion es decision en sentido eminente (Schmitt, 2009: 13).

Con lo anterior, Schmitt sefiala la importancia del poder de decision que el soberano ostenta como
capacidad de ejercer un estado de excepcion. El autor refiere que el problema principal es la
aplicacién de la soberania, la ubicacién de su sujeto, la precision de quién es el soberano. La idea
de la soberania implica un concepto politico de eminente abstraccion, inasible, el cual refiere a un
simbolo del depositario del poder politico. Alude a un imaginario politico pertinente para ubicar
de manera concreta y conceptualizar eso que se acepta como poder politico legitimo y supremo.

Para Schmitt, lo importante es ubicar quién toma las decisiones en situaciones excepcionales
para el Estado y la subsistencia del orden publico, en quién compete el poder no sujeto a limites
o en facultades no previstas. El concepto y ubicacion de la soberania es entonces un problema

150 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

mayusculo, puesto que refiere no Gnicamente al poder supremo, sino también requiere de expli-
car en qué cuerpo politico radica ese poder (Schmitt, 2009: 13-16). El depositario concreto de
la soberania es un tema fundamental en la configuracién de un régimen politico: “Ya sea sélo
Dios soberano, es decir, el que en la tierra obra como su representante indiscutible, ya lo sea el
emperador, el principe o el pueblo, esto es, aquellos que con el pueblo pueden identificarse sin
contradiccion, se plantea siempre el problema del sujeto de la soberania, es decir, la aplicacion del
concepto a una situacion concreta.” (Schmitt, 2009: 16).

Schmitt afirma de manera contundente: “Todos los conceptos centrales de la moderna teoria del
Estado son conceptos teoldgicos secularizados” (Schmitt, 2009: 137). De ahi la necesidad de recurrir
a fundamentos teoldgicos y por ende simbdlicos, para explicar al poder politico en la modernidad.
Por tal motivo, en la historia de la filosofia politica de occidente, el trayecto del poder natural hacia
el poder civil (institucionalizado en el Estado moderno), no desdibuj6 el antecedente teoldgico. La
configuracion politica de las monarquias europeas medievales por derecho divino dej6 huella y he-
redé liturgias, simbolismos e ideas politicas que incidieron en la construccion del Estado moderno.

Schmitt, desde la perspectiva de la doctrina juridica y de la filosofia politica, encuentra un
trasfondo teoldgico en las categorias del derecho y de la politica que constituyen al Estado mo-
derno. Realiza una critica a la pretension cientifica de la sociologia juridica y politica, puesto que
el pensamiento teolégico permea en los temas del Estado y del poder:

Pero si alguno se toma la molestia de investigar la bibliografia de la jurisprudencia positiva lle-
gando hasta sus Gltimos conceptos y argumentos, verd que el Estado interviene en todas partes,
ora como deus ex machina, decidiendo por medio de la legislacién positiva una controversia que
el acto libre del conocimiento juridico no acert6 a resolver claramente, ora como Dios bueno
y misericordioso, mostrando en las amnistias e indultos su sefiorio sobre sus propias leyes; bajo
la figura del legislador, como poder ejecutivo o poder de policia, ejerciendo el ministerio de la
gracia o de la asistencia, siempre la misma identidad inexplicable; de tal manera que, si alguien
cuidase de mirar a cierta distancia el espectaculo actual de la jurisprudencia, creeria estar viendo
una comedia de capa y espada, donde el Estado, bajo diferentes disfraces, entra siempre en es-
cena como la misma persona invisible. La ‘omnipotencia’ del moderno legislador, tan cacareada
en todos los manuales de derecho publico, tiene su origen en la teologia, y esto no sélo desde
el punto de vista lingiiistico. Hasta en los pormenores de la argumentacioén salen a la superficie
reminiscencias teoldgicas (Schmitt, 2009: 38).

En esta perspectiva, el doctrinario germdnico fortalece su tesis del vinculo teol6gico-politico sub-
sistente a lo largo del pensamiento politico moderno. La teoria politica de Schmitt es un referente
obligado para interpretar al problema teolégico-politico a la luz de la sacralidad y el culto al
Estado, asi como la primacia del dominio de una autoridad politica la cual concentra en su cuerpo
politico la representacion simbdlica del poder.

En contraposicién a Schmitt, el tedlogo Erik Peterson en el texto £/ monoteismo como pro-
blema politico refuté el uso de la teologia para concebir conceptos politicos secularizados. Al
respecto, la teologia politica seria una idea utilizada con fines politicos para sustentar teéricamente
a regimenes autoritarios. En desacuerdo con Schmitt, para Peterson, la teologia no podia ser una
herramienta de doctrina politica, por lo que el tGnico vinculo entre lo teolégico y lo politico deve-
nia de la interpretacion politica de la teologia, puesto que no es posible secularizar lo teolégico
como pretende Schmitt. En tal sentido y en rechazo a Schmitt, Peterson sostiene la imposibilidad
teologica de una teologia politica (Peterson, 1999: 93-94 y 123).

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 151




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

Peterson admite que, el monoteismo, la afirmacién del Dios-Uno, implica un referente en el
pensamiento politico como antecedente en la construccion de regimenes politicos unipersonales
(Peterson, 1999: 73). El autor anade que: “El monoteismo cristiano se presenta tefiido de partidismo
y excluye la adoracion de otros dioses, porque los cristianos, como partido del Dios dnico, se
saben un partido. EI monoteismo de los cristianos es una ‘rebelién” en el mundo metafisico, pero
en consecuencia es también una rebelién en el orden politico.” (Peterson, 1999: 74).

Asi también, Peterson sostiene que, principalmente fue el judaismo el que consolid6 la idea
de la monarquia divina la cual luego se concentraria en el cristianismo. En el judaismo histérico,
teocrdtico, persistio la idea de ser el dnico pueblo con un gobierno divino encabezado por el dnico
Dios verdadero (Peterson, 1999: 55).

Peterson cita la Gltima frase del libro doce de la Metafisica de Aristoteles: “Los seres no quieren
estar mal gobernados. No es bueno que manden muchos; que haya un sélo sefor” (Peterson,
1999: 51). (Aristételes, a su vez, tomo la frase de la /liada de Homero)." Segiin Peterson, el Estagirita
encuentra un sentido del poder supremo como antecedente de la monarquia divina, un sentido
metafisico de lo superior, donde Dios constituye esa fuerza invisible, suprema y Gnica. Entonces
Dios es a su vez divinidad y Rey. De ahi el vinculo teoldgico y politico en la metafisica de Arist6-
teles que fue retomada por el cristianismo en el sentido mondrquico (Peterson, 1999: 53-54).

Peterson presenta entonces, el antiguo antecedente del poder unipersonal que significé una
importante influencia en el cristianismo y en el judaismo sobre el monoteismo vy, a su vez, tuvo
implicaciones politicas en la configuracion de la monarquia. En general, la idea aristotélica del
principio trascendente incidié en la historia de la filosofia politica en el poder unipersonal. El
cristianismo asumio6 que, debido a que el mundo se gobierna por un solo Dios supremo y no por
una pluralidad, lo teolégico y lo politico se vinculan mutuamente.

En connivencia con esta discusion, el historiador Jan Assmann encuentra que, el origen de la
unicidad teoldgica, del Dios Unico, es herencia de la religion mosaica, del judaismo que distinguié
entre la pluralidad de los dioses paganos y un solo Dios verdadero como Unica fuente de poder
y en su caracter de Creador Gnico. Assmann denominé lo anterior como la distincion mosaica,
una distincion entre los muchos dioses y el Dios Gnico, ademas de la distincién entre la falsa y la
verdadera religién, hecho que dio lugar a un giro monoteista y tuvo un efecto transformador con
el establecimiento de una verdad enfdtica. La transformacion de las religiones arcaicas, politeistas,
a la religion monoteista, se dio en el sentido de una revolucién, de una ruptura. La distincién mo-
saica entonces conlleva una verdad absoluta, revelada, en la creencia en Un sélo Dios (Assmann,
2006: 9-10, 18-22).

Asimismo, el simbolismo politico moderno heredé el sustrato de lo teolégico medieval. El
historiador Walter Ullmann refiere que el tema dominante alude a la cosmologia cristiana, en la
perspectiva cristo céntrica que influyé en el gobierno medieval (Ullmann, 1966: 19). La herencia
cristiana de las instituciones religiosas perme6 en las instituciones politicas, en la centralidad del
poder del gobernante como simbolo del poder tnico que deviene de la divinidad dnica. Asi, la
relaciéon entre religion y politica es indisociable, pues ambas cuentan con vasos comunicantes
construidos por milenios de historia humana.

' “No es bueno el caudillaje de muchos; sea uno solo el caudillo, uno solo el rey”. Homero, lliada, Madrid, Gredos,
2008, p. 55, Canto Il 204-205. También lo menciona Etienne de La Boétie, en su Discurso de la servidumbre volunta-
ria, Madrid, Tecnos, 1986, 5.

152 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

De ahi la importancia de la teologia politica, seglin Jan Assmann, de los constantes vinculos
entre la comunidad politica y el ordenamiento religioso, entre el poder y la salvacion, de las
implicaciones teolégicas de lo politico y de las implicaciones politicas de lo teolégico (Assmann,
2015: 11-12). Inclusive, el autor plantea un sentido inverso a la tesis de Carl Schmitt, al sefalar que
los conceptos centrales de la teologia son conceptos politicos teologizados, que “la religion nace
del espiritu de lo politico” (Assmann, 2015: 29).

En suma, la idea central es destacar la importancia de la teologia politica como una perspec-
tiva de estudio de lo politico, en la amplia gama de relaciones entra la religién y la politica: “La
teologia politica es tanto la politica que remite a Dios para lograr sus propésitos, como la teologia
que requiere imponer sus ideas sobre la esencia y la voluntad de Dios en forma de ordenamiento
politico” (Assmann, 2015: 85).

ANTECEDENTES TEOLOGICO-POLITICOS EN EL SIMBOLISMO
DE LA AUTORIDAD UNIPERSONAL

La filosoffa y la teoria politica han reflexionado respecto al problema de la autoridad, de su le-
gitimidad y obediencia. El debate sobre las formas de organizacién politica ha significado una
discusion entre el gobierno de los muchos, de los pocos y de UNO. La democracia, la aristocracia
y la monarquia, refieren la cldsica discusién sobre la forma de gobierno y la concentracién del
poder. En este punto, es importante el estudio del gobierno del UNO, de la fascinacién que
produce la pleitesia hacia un solo dirigente que concentre el poder politico.

La reflexion filosofica se adentra en el problema de la autoridad y el afan de poder, en la laten-
cia del ser humano a seguir la figura de un lider que puede derivar en la tirania. Thomas Hobbes
concluye que el ser humano es impulsado por un deseo natural, un instinto por el poder:

De este modo sefalo, en primer lugar, como inclinacién general de la humanidad entera, un per-
petuo e incesante afan de poder, que cesa solamente con la muerte. Y la causa de esto no es que
un hombre espere un placer mas intenso del que ha alcanzado; o que no llegue a satisfacerse con
un moderado poder, sino que no pueda asegurar su poderio y los fundamentos de su bienestar
actual, sino adquiriendo otros nuevos (Hobbes, 1980: 79).

El afan de poder se encuentra en el mundo de las pasiones, donde los seres humanos se inclinan
hacia el apetito de poder como inherente a la naturaleza humana y que lleva a la lucha por el
poder politico. Hobbes describe que: “Las pasiones que mas que nada causan las diferencias de
talento son, principalmente, un mayor o menor deseo de poder, de riquezas, de conocimientos y
de honores, todo lo cual puede ser reducido a lo primero, es decir: al afan de poder. Porque las ri-
quezas, el conocimiento y el honor no son sino diferentes especies de poder” (Hobbes, 1980: 59).

En el devenir de la historia humana, en las incesantes transiciones entre regimenes politicos y
aln en la modernidad, se ejemplifica la recurrente sujecion de muchos a las pasiones de un tirano.
La fascinacién ante un déspota, la admiracion de encontrar en UNO el sentido de la politica, en la
posibilidad de encontrar en el liderazgo de un amo la pertenencia a la colectividad y la sujecion
a la totalidad. Esta caracteristica es persistente en la discusion de la filosofia politica. En un ensayo
clasico del afio de 1576, Etienne de La Boétie, sefiala:

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 153




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

Por ahora no deseo sino comprender, si es posible, como puede ocurrir que tantos hombres,
tantas aldeas, tantas ciudades, tantas naciones, sufran de cuando en cuando un tirano solo, que
no tiene mas poder que el que se da él mismo; que no tiene mds poder que su causar dano, y en
tanto que aquellos que han de querer sufrirle; y que no sabria hacerles mal alguno, sino en tanto
en cuanto prefieren mejor sufrirle que contradecirle. Hecho extraordinario y, sin embargo, tan
comun (y por esta razén hay que dolerse mas y sorprenderse menos) es ver un millén de millones
de hombres servir miserablemente, teniendo el cuello bajo el yugo, no constrefiidos por una fuer-
za muy grande, sino que en cierto modo (parecen) encantados y prendados por el solo nombre
de UNO, del cual no deben ni respetar el poder, puesto que esta solo, ni amar las cualidades,
puesto que es, en su opinién, inhumano y salvaje (La Boétie, 1986: 6-7).

En su critica a la autoridad unipersonal, La Boétie afade: “Pero, hablando en conciencia, es una
desgracia extrema estar sujeto a un amo del cual no se puede estar nunca seguro de que sea
bueno, puesto que se encuentra siempre en potencia para ser malvado cuando quiera; y en caso
de haber varios amos, es tanto como tener otras tantas posibilidades de ser desgraciado en ex-
tremo” (La Boétie, 1986: 6).

La dominacién del ser humano sobre sus congéneres y la permanente necesidad de encontrar
una autoridad investida de amplios poderes es un aspecto recurrente en la historia y en la filosofia
politica. Es usual que los individuos sigan a figuras omnipotentes, caracterizadas por una intrinseca
sacralidad y la capacidad para guiar a la colectividad. El viraje hacia la tirania implica el uso del
terror cuando la sociedad padece la crueldad del tirano. Pero también, la atraccién por las figuras
de poder implica personalidades dominantes que emocionan a las personas, figuras carismaticas
con un liderazgo atractivo tal como lo ha sefalado Clifford Geertz (Geertz, 1994: 147). Algo
similar enfatiz6 Thomas Carlyle en el siglo XIX, al sefalar que la historia universal ha sido el devenir
de los grandes héroes, figuras excepcionales que con su obra y accién han forjado la historia y el
destino de la humanidad (Carlyle, 1976: 3).

Emil Cioran concibe al tirano en analogfa con una fiebre. Esto implica una sed de poder que
se origina en la ambicién de ser el primero en la ciudad. Se convierte en una patologia que denota
sintomas de exacerbacion de las pasiones, un estado enfermizo que hace del hombre politico
un tirano en potencia (Cioran, 2003: 63). La sed de poder propia del juego de la politica desata
trastornos delirantes que ofuscan la razén. El tirano es atractivo, seduce al ser reconocido como
ostentador de una percepcion y de un impetu diferente al resto de los individuos.

En esta perspectiva de la teoria politica, ha sido recurrente la necesidad de argumentar sobre la
autoridad unipersonal en la que un sélo gobernante concentra el poder politico. Inclusive, desde
el realismo politico, Maquiavelo expresa la pertinencia del gobernante tnico, pero en contra del
poder absoluto, a favor del poder acotado, limitado y tendiente al interés comdn:

De modo que es necesario que sea uno solo aquél de cuyos métodos e inteligencia dependa la
organizacion de la ciudad. Por eso, un organizador prudente, que vela por el bien comun sin pen-
sar en si mismo, que no se preocupe de sus herederos sino de la patria comun, debe ingenidrselas
para ser el tnico que detenta la autoridad, y jamds el que entienda de estas cosas le reprochara
cualquier accién que emprenda, por extraordinaria que sea, para organizar un reino o constituir
una republica (Maquiavelo, 1987: 60).

154 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

En este punto, Maquiavelo se encuentra a favor del principe virtuoso y en contra de los tiranos. Es
precisamente el gobierno del UNO el cual contiene un trasfondo de reflexion teologico-politica,
respecto a la sacralizacion de la figura de autoridad. La mencién de la teologia politica es perti-
nente para un estudio de lo sagrado y del poder como una vertiente de la filosofia politica sobre
la obediencia a la autoridad.

El antecedente primordial en la construccién del pensamiento politico moderno fue la monar-
quia medieval de legitimidad divina en las naciones europeas. En esta tesitura, la figura del Rey, del
monarca por derecho divino, constituyo la centralizacion del poder politico unipersonal, legitimado
por el poder eclesidstico donde lo politico y lo teolégico convergen. En este vinculo se encuentra
un despliegue del simbolismo del poder donde el cuerpo politico del Rey, soberano, asume el ca-
racter sagrado de la autoridad politica. De tal forma, es pertinente la referencia a algunos teéricos
politicos esenciales y cldsicos, en torno al simbolismo de la autoridad de origen medieval.

John Neville Figgis publicé en 1896, El derecho divino de los Reyes, un documento indispen-
sable para la discusién tedrico-politica en torno a la defensa de la monarquia como institucion de
orden divino. Planted la teoria del derecho divino de los Reyes, en donde el derecho hereditario a
través de la ley de la primogenitura es irrevocable. Asi también, plante6 la responsabilidad de los
Reyes tnicamente ante Dios y no ante el pueblo, donde el monarca es el tnico soberano, el cual
no tiene limitaciones legales y su arbitrio Gnico se impone ante cualquier ley. La obediencia pasiva
de los suibditos y la no resistencia hacia el Rey forma parte del derecho divino, donde se parte de
la idea de que el monarca obedece la ley de Dios y a la cual no se puede oponer (Figgis, 1942: 16).

En esta configuracion del poder absoluto, Figgis encuentra la fuente divina del poder politico
donde la obediencia a la autoridad de la institucién monarquica es una obligacién ante Dios, por
lo que es debido estar sujetos al Rey como autoridad impuesta por la divinidad. Ademas, Figgis
aduce que la uncion real con un sentido sacramental implica también una ceremonia que otorga
titulo de autoridad al monarca (Figgis, 1942: 18).

En este sentido, por ejemplo, en las repiblicas modernas y regimenes presidencialistas, los
actos protocolarios de toma de protesta recrean el sentido antiguo de la parafernalia politica mo-
narquica. Los actos de uncién y coronacion son un referente para los protocolos republicanos de
investidura en los Estados modernos, que no deja de lado los antecedentes simbdlicos del poder
politico y, por ende, intrinsecamente vinculados a un pasado mondrquico y teolégico.

En la idea de soberania, Figgis apunta que la teoria politica medieval desconocia el concepto,
debido a que, la autoridad suprema, superior a la ley positiva, se explicaba en la fuente divina pero
no superior al poder de Dios (Figgis, 1942: 22 y 175). La idea de soberania, de construccién mo-
derna, refiere al cuerpo politico como ostentador del poder que origina la ley suprema y que esta
por encima de ella, situacién que la teoria politica medieval no podia integrar en sus postulados,
puesto que la ley divina era la Ginica concebible y superior con la imposibilidad de su contravencion.

La doctrina del derecho divino implica el reconocimiento de la faceta sagrada de los gober-
nantes, un reconocimiento politico de raices antiguas, donde la lealtad a un lider es el factor
esencial en la relacion politica (Figgis, 1942: 25). Figgis refiere que, en la teoria politica medieval,
Rex est mixta persona cum sacerdote, en la construccién de la idea del monarca en su santidad,
ligado a lo divino, investido de cualidades prodigiosas (Figgis, 1942: 25). Por tal motivo, los Reyes
simbolizaban el poder divino en la tierra y mantenian atributos extraordinarios como la curacién
de enfermedades.

Marc Bloch en 1924, publicé el libro Los Reyes taumaturgos, donde explica la creencia medie-
val persistente hasta el siglo XVIII, sobre la mistica real que podia curar a los enfermos tan sélo con

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 155




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

el contacto y la bendicion del monarca. De esta manera, los poderes taumattrgicos o milagrosos
del Rey podrian curar las infecciones y enfermedades de las personas (Bloch, 1988: 25 y 35).

Bloch estudia las ceremonias de consagracién de los monarcas, de la uncién y la coronacion,
donde el Rey investido por el derecho divino puede ejercer el aspecto milagroso del poder real.
Inclusive, las reliquias reales ligadas a las insignias y a los simbolos de la majestad proveen de un
caracter mistico y milagroso. El autor pretende avocarse a la veneracion que produce la figura del
gobernante (Bloch, 1988: 27), que suscita un sentimiento de lealtad, caracteristica eminentemente
subjetiva y simbdlica del poder politico. Al respecto, Bloch se refiere al simbolismo del poder y
al fortalecimiento de la figura de la autoridad por medio de los ritos de curacién. Alrededor de la
mistica del Rey y la supuesta capacidad de curar enfermedades, se construyé una parafernalia con
un sentido politico que ensalzaba ain mds al simbolo de la autoridad politica.

El fundamento sagrado del poder monarquico era el origen de las cualidades supremas y mila-
grosas del Rey, por lo que el monarca requeria de consagrar su poder divino y terrenal por medio
de la liturgia y de los rituales. En cuanto a los ritos medievales de uncion y coronacién (uncién por
6leo bendecido, simbolo teolégico y, al mismo tiempo, recepcién de la corona en la cabeza del
monarca, como coronacién politica; esto es, la obtencion de las insignias del cetro y la corona,
lo sagrado y lo politico reunidos) al efectuar ambos, consagraban al Rey para tomar posesion del
poder politico. Al respecto, Bloch menciona:

Estos emblemas, en su mayoria eran muy antiguos; la innovacion consistié en darles un papel en
las pompas religiosas de advenimiento. En suma, la solemnidad reunié siempre los dos aspectos:
por un lado, la entrega de las insignias, entre las cuales la corona sigui6 siendo la principal; y por
el otro, la uncién, que se mantuvo hasta el final, como el acto santificado por excelencia. De ese
modo nacié la consagracion (Bloch, 1988: 73).

Con lo anterior, el Rey consagrado en lo teoldgico y en lo politico, revestia una dignidad divina que
le permitia la facultad de curar, en un simbolismo politico de la supremacia de la autoridad real.
El culto al poder de la autoridad dnica, soberana, cuya configuracién histérica es antigua permed
en los regimenes politicos modernos, aunque en formas seculares. A pesar de la configuracion de
las instituciones politicas modernas a partir de la primacia de la razén, de la eliminacién de las
explicaciones divinas y sobrehumanas del poder politico, la modernidad heredé los antecedentes
de veneracién implicita a la autoridad. En esta misma tradicion en torno a la centralidad y culto
a la autoridad politica a través de sus expresiones simbdlicas, el tema del cuerpo politico del
gobernante es recurrente.

En la encarnacion del poder politico, ligado a la santidad y a la magnanimidad de la figura del
gobernante, es pertinente una interpretacion teolégico-politica que haga explicito el simbolismo
del cuerpo politico, la incorporacion del poder en el simbolo del lider. En su obra de teologia
politica medieval, Ernst Kantorowicz aporta un marco teérico sobre el simbolismo de la autoridad
y del poder politico (Kantorowicz, 2012: 33).

Kantorowicz discurre en su libro Los dos cuerpos del Rey (1957), respecto a la sacralidad de la
autoridad del monarca. En un principio, el autor plantea que el estudio de lo sagrado en la politica
podria considerarse como un riesgo, un terreno movedizo, pero indispensable para entender el
sustrato simbdlico del poder: “El misticismo, al ser trasplantado desde la célida luz del mito y de
la ficcion a la fria e inquisitiva luz de los hechos y de la razén, pierde por lo general buena parte
de su poder persuasivo (...) En particular, la mistica politica esta mdas expuesta al peligro de perder

156 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

su poder de encantamiento o vaciarse de sentido cuando se le sustrae de su entorno natural, de
su tiempo y de su espacio” (Kantorowicz, 2012: 37). Lo anterior implica la problematizacion de la
corporacion unipersonal, donde la ficcién politica da lugar a un simbolo del Rey como institucion
permanente y sagrada que, a su vez, subyacente, contiene el cuerpo mortal del hombre (Kanto-
rowicz, 2012: 39).

Pero este misticismo tiene hondas raices en la historia medieval de Europa, en la cual la legiti-
midad sagrada del Rey dio paso a una interpretacion del poder. En este sentido, el Rey ostentaba
dos cuerpos, uno era débil, fragil, mortal, humano, sometido a pasiones vy, el otro cuerpo era sa-
grado, inmortal, perfecto, infalible, incorruptible. Un cuerpo era natural, el otro politico. El natural
flaqueaba, moria, pero a su vez el Rey contenia el cuerpo politico como simbolo de lo continuo,
de la trascendencia y permanencia de la autoridad. El politico representaba la dignidad eterna de
la autoridad en su competencia de la politica y del gobierno, por lo que el Rey nunca moria y la
majestad quedaba en herencia de su sucesor. Por ello, ambos cuerpos se encontraban incorpora-
dos en uno sélo, indivisible (Kantorowicz, 2012: 42-43 y 47).

El cuerpo politico, sagrado, en la teoria de Kantorowicz implica a un cuerpo simbélico, in-
herente a la construccién de una figura de autoridad que concentra las mds altas decisiones del
Estado y que se encuentra investido como legitimo soberano. En este sentido, Kantorowicz re-
sume la doctrina politico-teoldgica sobre el cuerpo del Rey: “Tenens dignitamem est corruptibilis,
DIGNITAS tamen semper est, non moritur, ‘El poseedor de una dignidad es corruptible, pero la
dignidad es para siempre, nunca muere’” (Kantorowicz, 2012: 426).

El autor retoma la idea teolégica del corpus mysticum donde la sociedad cristiana y la Iglesia
forman un solo cuerpo encabezado por Cristo y, encuentra que, los juristas medievales transfor-
maron esta idea en el Estado encabezado por el Rey cuya corona es un simbolo del derecho.
Entonces, los conceptos teolégicos permitieron nutrir a los del Estado e incardinarse en la teoria
politica (Kantorowicz, 2012: 50 y 53). En estos términos, el Rey es la imagen del ungido, de Dios,
del Uno, que configuré a las monarquias medievales cristo céntricas donde el monarca mantiene
una dualidad de Dios-hombre (Kantorowicz, 2012: 81-82).

Para Kantorowicz, la resignacion de obediencia al poder, proveniente del cristianismo, implic6
en términos politicos la exaltacion de la potestas del Rey, al cual se le debia obediencia pasiva
por el hecho de ser un poder ordenado por Dios. Pero se obedece pasivamente al Rey sagrado,
simbdlico, a la persona divina, al poder politico-teol6gico y no al cuerpo humano del monarca
(Kantorowicz, 2012: 86, 89 y 120).

Sin dejar el sustento divino que tiene el derecho monarquico medieval, se cred una teoria emi-
nentemente politica. Sin embargo, Kantorowicz menciona que: “Las infinitas interrelaciones entre
la Iglesia y el Estado, activas en todos los siglos de la Edad Media, produjeron hibridos en ambos
campos. Los préstamos mutuos y los intercambios de insignias, simbolos politicos, prerrogativas
y derechos honorarios se han venido realizando incesantemente entre los dirigentes espirituales y
seculares de la sociedad cristiana.” (Kantorowicz, 2012: 209).

Con el trasfondo simbdlico del poder politico, cuyos antecedentes provienen de las monarquias
medievales y la vinculacion de lo teolégico y lo politico, es posible advertir el culto a la imagen
del gobernante que ha trascendido hasta la modernidad. Kantorowicz apunta que los retratos,
monedas y demds representaciones del monarca con sus signos de soberania estaban asociados a
la divinidad, en una adoracién publica del cuerpo simbdlico de la autoridad (Kantorowicz, 2012:
486-487). La reiteracion de la imagen del Rey contenia un importante sentido simbdlico, debido
a la fuerza que produce el simbolo de la autoridad politica. En la actualidad, en los regimenes

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 157




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

politicos modernos ha subsistido la reiteracién de la imagen del gobernante y de los simbolos de
su autoridad, para afianzar una adoracién secularizada.

En este sentido, el poder politico requiere de simbolos precisos que lo representen, insignias
que muestren de manera concreta la dignidad de la autoridad politica. En el caso de las monar-
quias, Kantorowicz precisa a la corona como ficcién, donde una era la corona material, visible que
se investia al monarca en una ceremonia de coronacion, pero también se investia de una corona
invisible, simbdlica e inmaterial que otorgaba los atributos y derechos reales para el ejercicio del
gobierno (Kantorowicz, 2012: 338).

LA PERSISTENCIA DE LO SIMBOLICO EN EL PODER POLITICO MODERNO

El fil6sofo Claude Lefort discurrié sobre la importancia del mundo de lo simbdlico en la politica,
sobre todo, en las democracias modernas. En su analisis de la democracia en oposicién a los tota-
litarismos, encontré dispositivos simbdlicos inherentes a la sociedad democratica que se conjugan
con los dispositivos institucionales. Para Lefort, los regimenes democraticos modernos contienen
una faceta simbdlica que les otorga un sentido, un ambito de representaciones simbélicas donde
el poder dirime sus conflictos.

En la interpretacién que realiza Lefort sobre la obra de Etienne de La Boétie, Discurso de la
servidumbre voluntaria, desentrana el sentido de un fenémeno esencial para la politica, el deseo
de servidumbre de la colectividad y la latencia de UN gobernante para efectuar la dominacion:
“Pero no se convierte en amo porque quiere, sino que pasa a serlo al ocupar un lugar que ya esta
dispuesto, al responder a una peticion ya formulada por aquéllos y en aquellos a quienes domina:
el pueblo.” (Lefort, 2008: 113).

Segun Lefort, la autoridad politica es una abstraccién simbélica propia de la democracia, donde
el poder no se ubica de manera concreta, sino que se encuentra vacio, asumido Gnicamente en
un simbolo que lo representa. El autor explicé al poder a partir de lo imaginario, debido a que
el dominio de un soberano es parte de una ficcién, de la aceptacion colectiva del dominio de
un gobernante (Lefort, 2008: 118). De esta manera, los individuos conceden la sujecion al poder
al creerlo supremo en su imaginario por la fuerza que emana de sus simbolos. A su vez, Lefort
acudio a la obra de Maquiavelo, respecto a la representacion del poder para profundizar en sus
argumentos y analizar el fenémeno teoldgico-politico latente en las sociedades modernas.

En su texto sobre Maquiavelo. Lecturas de lo politico (1972), Lefort retoma la importancia del
pensador florentino para encontrar el sentido primero de la politica en la modernidad. Lefort
acude a Maquiavelo para afirmar que la politica refiere eminentemente al conflicto entre los seres
humanos, a la lucha por el poder. Entonces, para Lefort, el modelo del ser humano maquiavélico
es soberano, ajeno a un sometimiento, en donde la soberania se obtiene a través del reconoci-
miento de su autoridad (Lefort, 2010: 14, 25 y 51). Esto es, la soberania se hace reconocer en sus
adversarios a través de una puesta en escena, del ceremonial y la dramaturgia, para lograr un
objetivo como parte de una estrategia que imponga su dominio. Lefort menciona:

Asi el maquiavelismo no puede dejar de verse acompanado (creemos), por una puesta en esce-
na que saca a plena luz, en el momento decisivo, el dominio total del actor, y no solamente su
fuerza o su habilidad frente a sus victimas. En este sentido, hace mds que designar una técnica
criminal, evoca un arte, una actividad consagrada a ofrecerse el espectaculo de su propio éxito,

158 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

que se encanta con su propio resultado. El maquiavélico se complace en la intriga complicada
que ha compuesto (Lefort, 2010: 14).

Lefort encuentra en Maquiavelo el sentido simbdlico de la politica, subyacente en la disposicion
de estrategias para lograr el triunfo en los proyectos politicos. Tales planes van conjugados con el
ceremonial y el artificio para hacerse reconocer como el vencedor. Aunado al realismo politico en
la lucha concreta por dominar, existe un plano simbdlico, abstracto, de la actividad politica en el
cual el actor politico representa su poder, lo expresa con el simbolismo y el rito como parte de la
teatralidad y la simulacién.

Lefort apunta respecto al hombre maquiavélico: “Con el calculo y la astucia, el principio del
secreto gobierna su accion. Lleva una mdscara que hurta a las miradas del préjimo, en toda oca-
sién, los movimientos de su alma.” (Lefort, 2010: 13). La representacion del poder es inherente
a la actividad politica. El sentido de lo simbdlico implica una actuacién que sugiere y oculta las
intenciones del poderoso, pero que afirma su sefiorio en el lenguaje de lo teatral al ostentar los
signos vy ritos de su autoridad. El poder concreto, dindmico, se acompana de lo simbdlico y lo
abstracto de la soberania.

Al discurrir respecto al simbolismo del poder politico, es indispensable aludir al vinculo entre
lo teolégico-politico. Lefort encontr6é que la modernidad pretendi6 la separacién del Estado y de
su basamento teolégico, con el fin de que el Estado y el poder politico se funden sobre si mismos,
ajenos al origen divino. Sin embargo, aun con este intento de separacion, la modernidad mantuvo
oculta la dimensién simbdlica de lo politico, la cual no desapareci6 (Lefort, 2004: 54).

El autor precisa: “En suma, lo politico y lo religioso ponen al pensamiento filosé6fico en presen-
cia de lo simbdlico, no en el sentido en que lo entendian las ciencias sociales, sino en el sentido
en que ambos dirigen, por sus propias articulaciones, un acceso al mundo.” (Lefort, 2004: 63). Lo
politico apela también a un sentido trascendente en la interpretacion del poder, por lo que no
puede desvincularse absolutamente de una convergencia con lo teolégico.

Para Lefort, la sustancia misma de lo politico en el conflicto propio que caracteriza a la socie-
dad democratica, en la division entre sus integrantes y grupos internos, implica que el conflicto es
instituido y la sociedad realiza una puesta en escena respecto a la lucha por el poder. La escena
de la pugna y el conflicto entonces se representa (Lefort, 2004: 69).

Lefort propone la teoria de la incertidumbre democratica que ocurre ante la falta de un cuerpo
soberano, Unico, que concentre al poder politico en su persona, tal como sucede en la monarquia
de origen medieval. Segtn Lefort, en las democracias modernas persiste un vaciamiento del poder,
puesto que, al dejar atrds al poder soberano del monarca de origen divino, se eliminé el cuerpo
politico Unico del gobernante para dar lugar a la atomizacion del poder en los ciudadanos y su
fragmentacion en una amplitud de depositarios. El poder en la democracia es vacio por el mismo
vaciamiento del cuerpo del principe, debido a que la cabeza pierde su dominio absoluto sobre el
cuerpo social (Lefort, 1990: 188-190).

Pero la democracia, segin entiende Lefort, alter6 el orden politico de las monarquias divinas
y dio lugar a un régimen politico donde el poder no estd incorporado en una persona especifica.
En la democracia moderna el poder es difuso, indeterminado, no se encuentra en un lugar Gnico,
inamovible, estable. El poder politico es peleado por los grupos e individuos en conflicto, un poder
que se obtiene y legitima con el sufragio popular.

El poder aparece y reaparece a través del voto atomizado, individual, para luego constituirse
en una autoridad politica institucional y después trasladarse a un nuevo encargado. Lefort refiere:

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 159




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

“Desde ahora quienes ejercen la autoridad politica son simples gobernantes y no pueden apro-
piarse del poder, incorporarlo.” (Lefort, 1990: 190). Por ello, en la democracia el poder politico se
difumina, debido a la falta de una figura estable que incorpore al poder en su simbolismo y en la
sacralidad de la autoridad Unica y soberana.

CONCLUSION

El mundo de la politica es un ambito saturado de simbolos. El fenémeno del poder, de su obtencién
y conservacion, conlleva una faceta misteriosa que precisa de la representacion de la autoridad
y de la legitimidad de la dominacion. Asi también, el ejercicio de la politica refiere a la practica
de numerosas expresiones simbdlicas. Los ritos, los mitos, los simbolos, a través de alegorias,
emblemas y mltiples signos, implican un amplio universo de lo imaginario.

En las democracias modernas permanece la latencia de lo simbdlico y lo teol6gico, donde
el nuevo principe se encarna en el gobernante electo por periodos precisos de gobierno y en un
mandato que le otorga el voto de la ciudadania. La incorporacion del poder, laicizada, ocurre
con un fundamento simbdlico inherente a la politica, donde el poder tiende a concentrarse en la
investidura de la autoridad.

Aun asi, aunque Lefort refirié la incertidumbre democrética por la dispersién del mando y la
vacuidad de la incorporacion del poder politico moderno, la veneracién de las autoridades uniper-
sonales continda en las modalidades republicanas. El sustrato de lo teol6gico-politico, herencia de
las monarquias medievales y del vinculo entre la autoridad y lo sagrado, ha dejado huella en los
regimenes politicos modernos. El poder se encuentra en el campo de lo sagrado debido al sustrato
fascinante y simbdlico que produce la autoridad.

Los liderazgos politicos contemporaneos se rodean del ceremonial del poder, ejercen ges-
tualidades y formas politicas, acuden a los ritos y aclamaciones, insisten en la veneracion de la
imagen del gobernante, publicitan y glorifican su liderazgo, acuden al discurso politico y al mito,
retoman las liturgias del poder y ensalzan las insignias de su soberania. Hoy en dia, continda el
culto politico y la sacralizacion de los principes republicanos.

BIBLIOGRAFIA

Assmann, Jan (2006). La distincion mosaica o el precio del monoteismo. Madrid. Akal.
Assmann, Jan (2015). Poder y salvacion Madrid. Abada editores.

Bloch, Marc (1988). Los reyes taumaturgos. México. FCE.

Caillois, Roger (2006). El hombre y lo sagrado. México. FCE.

Carlyle, Thomas (1976). Los héroes. El culto de los héroes y lo heroico en la historia. México. Porrda.
Cassirer, Ernst (2013a). £/ mito del Estado. México. FCE.

Cassirer, Ernst (2013b). Filosofia de las formas simbdlicas Il. El pensamiento mitico, México. FCE.
Cioran, Emil Michel (2003). Historia y utopia. Barcelona. Tusquets Editores.

Durand, Gilbert (2007). La imaginacion simbdlica. Buenos Aires. Amorrortu.

Durand, Gilbert (2004). Las estructuras antropoldgicas del imaginario. México. FCE.

Eliade, Mircea (2012). Lo sagrado y lo profano. Barcelona. Editorial Paid6s.

Figgis, John Neville (1942). £/ derecho divino de los Reyes. México. FCE.

160 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161




PRIETO VARGAS JE. * CULTO AL PODER, SUSTRATO TEOLOGICO Y RITOS POLITICOS

Geertz, Clifford (1994). Conocimiento local. Ensayo sobre la interpretacion de las culturas. Barcelona. Gedisa.

Hobbes, Thomas (1980). Leviatdn. México. FCE.

Homero (2008). lliada. Madrid. Gredos.

Kantorowicz, Ernst (2012). Los dos cuerpos del Rey. Un estudio de teologia politica medieval. Madrid.
Ediciones Akal.

La Boétie, Etienne de (1986). Discurso de la servidumbre voluntaria o el Contra Uno. Madrid. Tecnos.

Lefort, Claude (2010). Maquiavelo. Lecturas de lo politico. Madrid. Trotta.

Lefort, Claude (1990). La invencion democrdtica. Buenos Aires. Ediciones Nueva Vision.

Lefort, Claude (1988). Democracy and Political Theory. Minneapolis. University of Minnesota Press.

Lefort, Claude (2004). La incertidumbre democratica. Ensayos sobre lo politico. Barcelona. Editorial Anthropos.

Lefort, Claude (2008). El nombre de Uno. Etienne de La Boétie. El discurso de la servidumbre voluntaria.
Buenos Aires. Terramar.

Magquiavelo, Nicolds (1987). Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid. Alianza Editorial.

Otto, Rudolf (2009). Lo santo. Madrid. Alianza Editorial.

Peterson, Erik (1999). El monoteismo como problema politico. Madrid. Trotta.

Schmitt, Carl (2009). Teologia politica. Madrid. Editorial Trotta.

Schmitt, Carl (1998). El concepto de lo politico. Madrid. Alianza Editorial.

Ullmann, Walter (1966). Principles of Government and Politics in the Middle Ages. New York. Routledge.

Zambrano, Maria (1973). El hombre y lo divino. México. FCE.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 63 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2024): 144-161 161




