
63

D.R.© 2024. Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, Centro de Estudios 
Políticos. Estudios Políticos núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161, Ciudad de México, ISSN: 0185-1616144

Artículo

El culto al poder en su representación simbólica. 
El sustrato teológico en los ritos políticos.
The cult of power in its symbolic representation. 
Theological substratum in the political rites.

José Enrique Prieto Vargas*

Recibido: 7 de diciembre, 2023. Aceptado: 7 de febrero, 2024.

Resumen:	 La fuerza de los símbolos se encuentra presente en el culto al poder político y en la persua-
sión de sus expresiones litúrgicas. El artículo versa sobre el sustrato simbólico del poder en 
occidente en su relación con lo sagrado. A partir de la filosofía y la teoría política, se analiza 
la persistencia del ámbito simbólico en el poder unipersonal de los gobernantes como un 
elemento de culto a la figura de autoridad. Por ello, es posible dilucidar el trasfondo simbólico 
de los ritos políticos desde la doctrina medieval del cuerpo del Rey hasta la persistencia del 
vínculo teológico y político en los Estados modernos. 

Palabras clave:	 Poder, política, símbolo, rito, teología política

Abstract	 The strenght of the symbols is present in the cult of political power in its liturgical expressions. 
This paper shows the sympolic substratum of power in the western thought in its relationship 
with the sacred. From the Political Philosophy and Political Theory, this article analyzes the 
persistence of symbolic sphere in the unipersonal power of the rulers as an element of the 
cult of the authority figure. Therefore, it is posible to elucidate the symbolic background of the 

*	 Doctor en Ciencias Políticas y Sociales por la UNAM. Profesor de asignatura adscrito al Centro de Estudios Políticos de la 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales. Líneas de investigación: historia política de México (ritos políticos de los gobernan-
tes mexicanos en el siglo XIX), sistema político mexicano (presidencialismo, procesos legislativos), filosofía y teoría política 
(la relación teológico-política, erotismo y poder político, pensamiento utópico y antiutópico). Premio Gastón García Cantú 
2018 en Investigación Histórica otorgado por el INEHRM. Correo electrónico: enriqueprieto@políticas.unam.mx.

mailto:enriqueprieto@polÌticas.unam.mx


prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

145estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

political rites from the medieval doctrine of the King’s body to the persistence of the theo-
logical and political link in modern States.

Key words:	 Power, politics, symbol, rite, political theology

Introducción

En la política, los símbolos son expresiones del poder. La faceta simbólica de la autoridad política 
está ligada al cariz sagrado de su investidura, cuyo antecedente proviene del pensamiento me-
dieval que ha trascendido hasta la modernidad. El presente artículo refiere el sustrato simbólico 
y teológico-político de la autoridad política en occidente. Se analiza la persistencia del ámbito 
simbólico de los gobernantes a partir de los ritos del poder como un elemento de dominación, 
que permite afianzar su legitimidad y soberanía. En este sentido, la historia política de occidente 
da muestra del ejercicio del poder a través de los ritos y ceremonias, con el uso de la fuerza de los 
símbolos para ensalzar y magnificar la investidura de la autoridad.

A partir del pensamiento político moderno y contemporáneo, respecto al simbolismo de la 
autoridad, es preciso reflexionar sobre la fascinación del poder y la sacralización de los gobernan-
tes, tanto en regímenes políticos monárquicos como republicanos. Así también, discutir sobre la 
continuidad de lo simbólico, debido a que, a pesar de la desacralización de los Estados modernos, 
se mantiene la proximidad entre lo teológico y lo político. A continuación, la referencia a la noción 
de símbolo permite una conceptuación necesaria como categoría del análisis.

El símbolo y el rito en lo político

Maquiavelo menciona respecto a las conjuras para asesinar a un príncipe: “Al ejecutor le puede 
flaquear el ánimo por respeto o por su propia cobardía. Es tanta la majestad y la reverencia que 
provoca la presencia de un príncipe, que es fácil que su presunto asesino se sienta indeciso o 
espantado” (Maquiavelo, 1987: 333). El pensador florentino, añade: 

Estando Mario (Cónsul romano) prisionero de los Minturno, enviaron a un esclavo para que lo 
matase, y éste, espantado por el aspecto de aquel hombre y por el recuerdo de su fama, se aco-
bardó y no fue capaz de matarlo. Y si un hombre atado, preso y ahogado por la mala fortuna 
causa esa impresión, ¡qué será un príncipe libre, con la majestad de los ornamentos, la pompa y 
la comitiva! Esa pompa te puede dar miedo, o incluso es capaz de aplacarte, si eres bien acogido 
(Maquiavelo, 1987: 333).

Lo anterior es ejemplo de la fuerza simbólica del poder, de la expresión ceremonial de la figura 
política. De esta manera, el poder político moviliza voluntades, asombra y suscita un culto a su 
fuerza, es temido o imitado. El poder se representa, precisa de un reconocimiento y una puesta en 
escena al ser expresado por símbolos. La sustancia del poder se manifiesta en el ámbito simbólico, 
en la liturgia y en los ritos. 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

146 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

El poder político entonces, conlleva una búsqueda de lo trascendente. La ontología del poder 
sugiere el significado profundo de la fuerza, de la fascinación por lo político. El poder es enigmático, 
conlleva una pleitesía ante la autoridad, atrae y embelesa, debido a su oscuridad, al reconocerlo 
como algo mayúsculo, supremo, ligado a una potencia, a un fenómeno que encanta y deslumbra. 

En este ámbito, es adecuado el estudio de lo simbólico como una faceta en el significado del 
poder político. El simbolismo político alude a las representaciones de la autoridad, de los liderazgos 
instituidos en una comunidad política, específicamente del Estado moderno. La autoridad política 
acude al simbolismo como una forma de constituir al poder más allá de los términos jurídicos, 
para extender la dominación legítima, incubar en el imaginario de la sociedad la aclamación y el 
reconocimiento de los gobernantes.

Gilbert Durand ha realizado importantes estudios sobre la recurrencia de lo simbólico en las 
sociedades humanas. El autor acude en su análisis a las representaciones del mundo, cuando un 
objeto o un fenómeno no pueden ser conocidos de manera directa. En tal situación, se manifiesta 
una imagen que configura un signo. Pero el signo es una representación simple, elemental, que no 
expresa el significado profundo del objeto (Durand, 2007: 10). Algunos signos pretenden repre-
sentar ideas más abstractas que el signo arbitrario y constituyen a los signos alegóricos (alegorías, 
emblemas, apologías), sin llegar a la dificultad de lo simbólico (Durand, 2007: 12). 

El símbolo en cambio lleva a cabo una representación de mayor complejidad, de un significado 
desconocido y de fenómenos no sensibles. El símbolo intenta representar lo epifánico, lo misterioso. 
El significado y el significante del símbolo son flexibles y no están limitados por la simplicidad del 
signo. Por tal motivo, el símbolo es redundante, repetitivo. De ahí su perfeccionamiento a través de 
la reiteración de imágenes, ritos y mitos que, en su repetición, en su copia constante de un modelo, 
reinterpretan de nuevo al símbolo (Durand, 2007: 17).

Durand propone una definición del símbolo como: “signo que remite a un significado inefable 
e invisible, y por eso debe encarnar concretamente esta adecuación que se le evade, y hacerlo me-
diante el juego de las redundancias míticas, rituales, iconográficas, que corrigen y complementan 
inagotablemente la inadecuación.” (Durand, 2007: 21). El símbolo hace alusión a lo trascendente, 
de ahí su utilidad para la interpretación del fenómeno del poder político en su significado pro-
fundo. Lo simbólico mantiene una presencia constante e implícita en lo social y lo político, aunque 
la modernidad y el positivismo lo hayan marginado como fuente de conocimiento verdadero.

Durand plantea la necesidad de escudriñar las motivaciones que hacen surgir el pensamiento 
simbólico en los individuos. Dentro de lo imaginario, encuentra un intercambio entre los impulsos 
de la psique, los arquetipos originarios que se forman en las pulsiones subjetivas y la influencia del 
contexto social, objetivo, del entorno cultural (Durand, 2004: 45). Ambas explicaciones, el impulso 
subjetivo y el medio social, pueden analizarse en las condiciones culturales en las cuales se forma 
la persona para dar lugar a la expresión simbólica.

Con estos elementos, Durand propone una clasificación de las expresiones simbólicas. En 
primer lugar, plantea la clase de los símbolos rituales, donde los participantes redundan en su ges-
tualidad y dan un significado a sus actitudes y liturgias. En segundo lugar, el símbolo del mito alude 
a la palabra, al lenguaje en la evocación de una historia. En tercer lugar, el símbolo iconográfico, 
la repetición de imágenes, la representación de un modelo simbólico a través de su copia, pero 
cargada de sentido por su contenido trascendente (Durand, 2007: 20).

El restablecimiento de la importancia del conocimiento simbólico no pudo darse sin la obra 
de Ernst Cassirer, quien precedió y planteó las bases para los estudios de Gilbert Durand. Cas-
sirer caracterizó las expresiones del conocimiento como formas simbólicas, las cuales reúnen 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

147estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

manifestaciones de las artes, las ciencias, el lenguaje, la religión, el mito y la poesía, con las cuales 
el ser humano se conforma en un ser simbólico (Cassirer, 2013a: 60). 

Las expresiones sociales conllevan a su vez manifestaciones simbólicas que no están desligadas 
del mundo del logos, de los hechos científicos, tal como pretendió la modernidad y el positivismo. 
Al contrario, Cassirer intenta vincular al logos, la ciencia, con el mythos, el conocimiento mítico, 
para configurar formas simbólicas generales que dialogan entre sí y como formas diferentes de 
conocimiento no antagónicas. Por ello, el pensamiento mítico conlleva un fundamento de obje-
tividad como una forma de conocimiento que pretende explicar al mundo (Cassirer, 2013b: 51). 

En esta misma línea de interrogación al positivismo y de recuperación de la importancia del 
pensamiento mítico-simbólico, ligado a lo sagrado, María Zambrano afirmó la recurrencia de la 
“deificación” del hombre. En el instante en que las ciencias humanas pretendían emanciparse 
de lo sagrado, ellas mismas suplantaron la revelación divina por la humana. Entonces, la verdad 
científica del positivismo implica una revelación humana en lugar de una sagrada, pero al mismo 
tiempo una religión de lo humano (Zambrano, 1973: 20-23). 

En la idea de Zambrano, la reiteración de los modelos religiosos conlleva: “la más clara expre-
sión de la tragedia ‘humana’, de la tragedia de lo humano: no poder vivir sin dioses.” (Zambrano, 
1973:14). Por tal motivo, el ámbito de lo político participa del conocimiento mítico y simbólico del 
cual no puede desprenderse, puesto que el poder político está ligado a lo sagrado en su manifes-
tación ritual en el culto a la autoridad.

Para analizar el mundo de la cultura y, a su vez, el mundo de lo político, es importante aludir a 
la expresión simbólica. El mito implica un referente y un antecedente para la ciencia, incide en ella 
y constituye una parte de la razón moderna. Por lo tanto, el mundo de lo simbólico y en específico 
del mito, influye en la conformación de los regímenes políticos y de los sistemas sociales. El mito 
no desaparece en la política moderna, la cual vuelve a él en su legitimidad fundacional para 
sostener inclusive a los regímenes totalitarios. 

En su obra esencial, El mito del Estado, Cassirer destaca la importancia del pensamiento mítico, 
la función del mito en las sociedades humanas y en la construcción del Estado en la teoría política. 
Cassirer menciona que: “La preponderancia del pensamiento mítico sobre el racional en algunos 
de nuestros sistemas políticos modernos es manifiesta.” (Cassirer, 2013a: 7). Esto ocurre debido a 
que el mito se ha instaurado en lo político y en lo social como un sustrato determinante a lo largo 
de la historia: “El mito es una de las más antiguas y grandes fuerzas de la civilización.” (Cassirer, 
2013a: 31). 

Cassirer reflexiona sobre la persistencia del simbolismo mítico en la teoría política en una nueva 
forma secularizada, en el contexto del Renacimiento, con la superación del pensamiento medieval. 
Según Cassirer, Maquiavelo alude a la experiencia concreta de la política y encuentra a los seres 
humanos, no divinidades, que utilizan sus recursos para conservar el poder. Maquiavelo encuentra 
la sabiduría en el análisis de los hechos políticos sin atender legitimidades divinas y jerarquías 
teocráticas, con lo que deja atrás al pensamiento político medieval (Cassirer, 2013a: 162-163).

Con el pensador florentino no hay cabida para un origen religioso trascendente de la política. 
Tal como lo menciona Cassirer, Maquiavelo se aleja del pensamiento teocrático para explicar al 
Estado, pero no se convierte en un enemigo de la religión, la cual es necesaria para la vida social. 
La religión es entonces primordial para la sociedad, pero no por su dogma, sino por su carácter 
político y por su capacidad de influencia política (Cassirer, 2013a: 165-166). Se podría interpretar 
la utilidad política de la religión y la fuerza de su simbolismo trasplantado a la autoridad política 
en un contexto de laicidad.



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

148 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

Maquiavelo desmonta a la religión como eje de la organización política y social para dar paso 
a la política secular, pero atiende la primordial importancia de no perseguir o suprimir a la Iglesia, 
más bien integrarla con fines políticos. Maquiavelo menciona: “Los que estén a la cabeza de una 
república o un reino deben, pues, mantener las bases de su religión, y hecho esto, les será fácil 
mantener al país religioso, y por tanto bueno y unido. Y deben favorecer y acrecentar todas las 
cosas que sean beneficiosas para ella, aunque las juzguen falsas (…).” (Maquiavelo, 1987: 72). El 
florentino, añade: “Los príncipes o los estados que quieran mantenerse incorruptos deben sobre 
todo mantener incorruptas las ceremonias de su religión, y tener a ésta siempre en gran venera-
ción, pues no hay mayor indicio de la ruina de una provincia que ver que en ella se desprecia el 
culto divino.” (Maquiavelo, 1987: 71). 

Desde una perspectiva del realismo político, Maquiavelo se aleja de la divinidad para dar el 
poder a los hombres, pero requiere del auxilio de la religión como un factor político de cohesión 
social. Por tal motivo, lo simbólico del poder político, de su sacralidad intrínseca, se traslada a un 
ámbito secular, profano, pero permanece la fuerza de los símbolos. Aunque el poder político no 
se encuentre en un origen divino, la utilidad política de lo simbólico no desaparece, se transforma 
en liturgias republicanas e, inclusive, en propaganda moderna.

A pesar de la secularización de la política moderna, la mística implícita en el poder implica un 
ámbito simbólico que lleva al respeto y a la obediencia de la autoridad. Lo simbólico del poder 
mantiene su presencia con reminiscencias de lo sagrado y de lo teológico medieval, fenómeno que 
se manifiesta en la parafernalia política. La investidura del gobernante conlleva profundos elemen-
tos simbólicos que le revisten de solemnidad. Maquiavelo señala: “Por tanto quien está al frente 
de un ejército o se encuentra en una ciudad donde se ha producido un alboroto debe comparecer 
ante la multitud lo más graciosa y honorablemente que pueda, colocando a su alrededor los signos 
de la autoridad que ostente para aparecer más digno de reverencia.” (Maquiavelo, 1987: 167).

Esto es, el estudio de lo simbólico y su incidencia en la sociedad y en el poder político se 
realiza a través de la interpretación de las liturgias del poder. Los Estado modernos han pretendido 
la desacralización al fundarse en sí mismos, sin la legitimidad divina. Sin embargo, las expresiones 
simbólicas originadas en la configuración teológica del mundo de las vetustas monarquías medie-
vales continuaron su influencia en el mundo moderno, debido a que las autoridades políticas han 
necesitado de la representación simbólica para afirmar su identidad y manifestar signos precisos 
de la legitimidad de su poder.

La sacralidad en el poder político

Lo simbólico del poder se caracteriza por su vinculación con lo sagrado. El poder político previo 
a la modernidad fue indisoluble de las categorías teológicas en su alusión a la majestad de la 
autoridad y al derecho divino. Lo sagrado es una noción esencial para el mundo de lo político por 
el profundo simbolismo que comparte con lo teológico, fundado en el pensamiento medieval, en 
torno a una autoridad proveniente de la divinidad. A su vez, la política en la modernidad se explica 
por el intento en la desacralización de los gobernantes. Ambos momentos históricos refieren a un 
culto a la autoridad, convergen en la representación del poder en las liturgias, el ceremonial, el rito 
y el protocolo que expresan la solemnidad del cuerpo político del gobernante.

Lo sagrado y/o lo divino de forma indistinta se refieren a la experiencia de lo trascendental, del 
carisma de lo superior que caracteriza a determinadas autoridades, personajes, reliquias, lugares, 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

149estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

costumbres o tradiciones que, con su prestigio, son apreciados por los seres humanos al conside-
rarlos investidos de una dignidad extraordinaria y de un alto valor para la comunidad, por lo que 
pueden ser objeto de culto, pleitesía, admiración y obediencia. Por ello, a lo largo de la historia, el 
poder político en sus diversas e innumerables manifestaciones ha sido ligado como una expresión 
de lo sagrado o lo divino.

De esta manera, para entender el carácter simbólico de la política es importante conducirse al 
ámbito de lo sagrado, puesto que el fenómeno del poder provoca una admiración, un misterio, un 
temor. En palabras de Roger Caillois, lo sagrado: “Suscita sentimientos de terror y veneración, se 
presenta como algo prohibido. Su contacto se hace peligroso.” (Caillois, 2006: 13). Por tal motivo, 
el estudio de lo sagrado es esencial para interpretar la cara simbólica de la política: “Lo sagrado 
pertenece como una propiedad estable o efímera a ciertas cosas (los instrumentos de culto), a 
ciertos seres (el rey, el sacerdote), a ciertos lugares (el templo, la iglesia, el sagrario). No existe nada 
que no pueda convertirse en sede de lo sagrado, revistiendo así a los ojos del individuo o de la 
colectividad un prestigio inigualable.” (Caillois, 2006: 12).

Rudolf Otto, en su estudio clásico, destaca la importancia de lo irracional en lo sagrado, lo 
esencial de la emoción religiosa, el sentimiento de conmoción ante lo divino, la idea de lo numi-
noso que exalta el ánimo (Otto, 2009: 21). El autor apela al significado de la devoción, al profundo 
arrebato de lo sagrado que lleva al culto, a la solemnidad ante algo misterioso, ante un mysterium 
tremendum (Otto, 2009: 21-22). Lo divino es un poder, se eleva sobre el individuo y le domina. Lo 
divino es inaccesible y superior, obliga a la servidumbre, provoca un temor, humilla, pero atrae. 
El autor indica: “Es el elemento de poder, potencia, prepotencia, omnipotencia. Para designar 
este elemento opto por el nombre de majestad. Sobre todo, porque la palabra majestad conserva, 
en nuestro sentido actual del lenguaje, una suave, última, temblorosa huella de lo numinoso. 
Por eso el componente de lo tremendo queda íntegramente reproducido en el término majestad 
tremenda.” (Otto, 2009: 29-30).

Mircea Eliade completó la reflexión de Rudolf Otto al conjugar el estudio de lo racional y lo 
emocional de la experiencia sagrada, por lo cual creó el término de hierofanía como algo sagrado 
que se manifiesta en oposición a lo natural y profano (Eliade, 2012: 14). Así también, para Eliade 
lo sagrado es una potencia, llena de ser, de realidad, de poder. De ahí el cariz sagrado, misterioso, 
potente, supremo que envuelve a lo político y al ámbito del poder. Nos fascinamos por el poder, 
lo percibimos con un aura mística, como un mundo de dominio. Eliade pone el énfasis en la 
desacralización que el ser humano ha pretendido en las sociedades modernas, pero a pesar de la 
visión profana del mundo, el fenómeno de lo sagrado persiste en distintos vestigios a lo largo de 
la modernidad. 

Mircea Eliade propone dos vertientes de análisis de lo sagrado, fenómeno que se manifiesta 
en el espacio y en el tiempo. La sacralización del espacio, de los lugares sagrados en oposición a 
los territorios profanos, implica la imposición de un orden trascendente a recintos especiales. El 
tiempo alude a periodos de significado sagrado (Eliade, 2012: 22, 54), a referencias mitológicas, 
donde se celebran cultos religiosos, pero también a festividades cívicas y conmemoraciones re-
publicanas. Por ello, a pesar del encumbramiento de la laicidad en la modernidad en términos de 
los regímenes republicanos, se mantienen reminiscencias y protocolos en la liturgia de lo sagrado.

El poder contiene un sustrato subjetivo, irracional, más cercano al impulso del carisma o de 
la contemplación de algo sagrado. Para Roger Caillois, este ámbito sagrado pertenece a una ca-
tegoría de la sensibilidad ligada a la experiencia religiosa (Caillois, 2006: 12). El sustrato sagrado 
se esconde y se expresa simultáneamente, velado, pero a su vez reconocido. El poder se percibe 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

150 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

sagrado, mayúsculo, oscuro, por el cual se lucha y se obtiene en la culminación de una gloria que 
se ostenta en el sentido de la dominación. 

La sacralidad en los fenómenos políticos se manifiesta en la figura de autoridad plena de 
símbolos, ungida por la superioridad legítima en una latencia hacia la condición redentora del 
gobernante. La autoridad es un símbolo que obliga a la obediencia, al respeto y a la contempla-
ción, en una pleitesía a la dignidad del líder consagrado democráticamente por el pueblo o por el 
derecho de origen divino.

Teología política y Estado moderno

En la perspectiva del realismo político, en la primera mitad del siglo XX, el jurista y filósofo Carl 
Schmitt enfatizó el traslado de lo sagrado a lo secular, al conciliar los fundamentos teológicos al 
interior de la política en la modernidad. La obra de Schmitt es polémica por la explicación del 
Estado moderno en sus cimientos teológicos y por el uso de las ideas míticas y teológicas para 
fines políticos autoritarios. 

Es necesario precisar que, Schmitt alude a la relación entre lo teológico y lo político como el 
fundamento teórico y conceptual del Estado, a partir de la doctrina teológica respecto a la monar-
quía divina y al poder unipersonal. En esta relación teológico-política, el Estado y la sociedad se 
incorporan en una totalidad, liderados por la autoridad política única. 

En el texto de El concepto de lo político, Schmitt, menciona que, en cuanto a la definición de lo 
político como una distinción entre amigo y enemigo, las comunidades religiosas enfrentadas unas 
con otras al enemistarse y emprender un conflicto, son consideradas como unidades políticas. En 
este sentido, el antagonismo, aunque sea religioso, se convierte en una lucha política al identificar 
una enemistad específica (Schmitt, 1998: 67). En otra perspectiva, Schmitt pretende una vincula-
ción entre lo teológico y lo político por su materia común en torno al poder.

Schmitt en su obra Teología Política, retomó la idea política de la soberanía, noción esencial 
en la teoría política y en la teoría del Estado, pero cuyo alcance conceptual da lugar a diversas 
discusiones. Schmitt señala que: 

Soberano es quien decide sobre el estado de excepción (…) De lo que sigue se verá que aquí 
por ‘estado de excepción’ se entenderá a un concepto general de la doctrina del Estado, no un 
decreto de necesidad cualquiera o un estado de sitio. Una razón sistemática lógico-jurídica hace 
del estado de excepción en sentido eminente la definición jurídica de soberanía. Pues la decisión 
sobre la excepción es decisión en sentido eminente (Schmitt, 2009: 13). 

Con lo anterior, Schmitt señala la importancia del poder de decisión que el soberano ostenta como 
capacidad de ejercer un estado de excepción. El autor refiere que el problema principal es la 
aplicación de la soberanía, la ubicación de su sujeto, la precisión de quién es el soberano. La idea 
de la soberanía implica un concepto político de eminente abstracción, inasible, el cual refiere a un 
símbolo del depositario del poder político. Alude a un imaginario político pertinente para ubicar 
de manera concreta y conceptualizar eso que se acepta como poder político legítimo y supremo. 

Para Schmitt, lo importante es ubicar quién toma las decisiones en situaciones excepcionales 
para el Estado y la subsistencia del orden público, en quién compete el poder no sujeto a límites 
o en facultades no previstas. El concepto y ubicación de la soberanía es entonces un problema 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

151estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

mayúsculo, puesto que refiere no únicamente al poder supremo, sino también requiere de expli-
car en qué cuerpo político radica ese poder (Schmitt, 2009: 13-16). El depositario concreto de 
la soberanía es un tema fundamental en la configuración de un régimen político: “Ya sea sólo 
Dios soberano, es decir, el que en la tierra obra como su representante indiscutible, ya lo sea el 
emperador, el príncipe o el pueblo, esto es, aquellos que con el pueblo pueden identificarse sin 
contradicción, se plantea siempre el problema del sujeto de la soberanía, es decir, la aplicación del 
concepto a una situación concreta.” (Schmitt, 2009: 16).

Schmitt afirma de manera contundente: “Todos los conceptos centrales de la moderna teoría del 
Estado son conceptos teológicos secularizados” (Schmitt, 2009: 137). De ahí la necesidad de recurrir 
a fundamentos teológicos y por ende simbólicos, para explicar al poder político en la modernidad. 
Por tal motivo, en la historia de la filosofía política de occidente, el trayecto del poder natural hacia 
el poder civil (institucionalizado en el Estado moderno), no desdibujó el antecedente teológico. La 
configuración política de las monarquías europeas medievales por derecho divino dejó huella y he-
redó liturgias, simbolismos e ideas políticas que incidieron en la construcción del Estado moderno.

Schmitt, desde la perspectiva de la doctrina jurídica y de la filosofía política, encuentra un 
trasfondo teológico en las categorías del derecho y de la política que constituyen al Estado mo-
derno. Realiza una crítica a la pretensión científica de la sociología jurídica y política, puesto que 
el pensamiento teológico permea en los temas del Estado y del poder:

Pero si alguno se toma la molestia de investigar la bibliografía de la jurisprudencia positiva lle-
gando hasta sus últimos conceptos y argumentos, verá que el Estado interviene en todas partes, 
ora como deus ex machina, decidiendo por medio de la legislación positiva una controversia que 
el acto libre del conocimiento jurídico no acertó a resolver claramente, ora como Dios bueno 
y misericordioso, mostrando en las amnistías e indultos su señorío sobre sus propias leyes; bajo 
la figura del legislador, como poder ejecutivo o poder de policía, ejerciendo el ministerio de la 
gracia o de la asistencia, siempre la misma identidad inexplicable; de tal manera que, si alguien 
cuidase de mirar a cierta distancia el espectáculo actual de la jurisprudencia, creería estar viendo 
una comedia de capa y espada, donde el Estado, bajo diferentes disfraces, entra siempre en es-
cena como la misma persona invisible. La ‘omnipotencia’ del moderno legislador, tan cacareada 
en todos los manuales de derecho público, tiene su origen en la teología, y esto no sólo desde 
el punto de vista lingüístico. Hasta en los pormenores de la argumentación salen a la superficie 
reminiscencias teológicas (Schmitt, 2009: 38).

En esta perspectiva, el doctrinario germánico fortalece su tesis del vínculo teológico-político sub-
sistente a lo largo del pensamiento político moderno. La teoría política de Schmitt es un referente 
obligado para interpretar al problema teológico-político a la luz de la sacralidad y el culto al 
Estado, así como la primacía del dominio de una autoridad política la cual concentra en su cuerpo 
político la representación simbólica del poder.

En contraposición a Schmitt, el teólogo Erik Peterson en el texto El monoteísmo como pro-
blema político refutó el uso de la teología para concebir conceptos políticos secularizados. Al 
respecto, la teología política sería una idea utilizada con fines políticos para sustentar teóricamente 
a regímenes autoritarios. En desacuerdo con Schmitt, para Peterson, la teología no podía ser una 
herramienta de doctrina política, por lo que el único vínculo entre lo teológico y lo político deve-
nía de la interpretación política de la teología, puesto que no es posible secularizar lo teológico 
como pretende Schmitt. En tal sentido y en rechazo a Schmitt, Peterson sostiene la imposibilidad 
teológica de una teología política (Peterson, 1999: 93-94 y 123).



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

152 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

Peterson admite que, el monoteísmo, la afirmación del Dios-Uno, implica un referente en el 
pensamiento político como antecedente en la construcción de regímenes políticos unipersonales 
(Peterson, 1999: 73). El autor añade que: “El monoteísmo cristiano se presenta teñido de partidismo 
y excluye la adoración de otros dioses, porque los cristianos, como partido del Dios único, se 
saben un partido. El monoteísmo de los cristianos es una ‘rebelión’ en el mundo metafísico, pero 
en consecuencia es también una rebelión en el orden político.” (Peterson, 1999: 74). 

Así también, Peterson sostiene que, principalmente fue el judaísmo el que consolidó la idea 
de la monarquía divina la cual luego se concentraría en el cristianismo. En el judaísmo histórico, 
teocrático, persistió la idea de ser el único pueblo con un gobierno divino encabezado por el único 
Dios verdadero (Peterson, 1999: 55).

Peterson cita la última frase del libro doce de la Metafísica de Aristóteles: “Los seres no quieren 
estar mal gobernados. No es bueno que manden muchos; que haya un sólo señor” (Peterson, 
1999: 51). (Aristóteles, a su vez, tomó la frase de la Ilíada de Homero).1 Según Peterson, el Estagirita 
encuentra un sentido del poder supremo como antecedente de la monarquía divina, un sentido 
metafísico de lo superior, donde Dios constituye esa fuerza invisible, suprema y única. Entonces 
Dios es a su vez divinidad y Rey. De ahí el vínculo teológico y político en la metafísica de Aristó-
teles que fue retomada por el cristianismo en el sentido monárquico (Peterson, 1999: 53-54).

Peterson presenta entonces, el antiguo antecedente del poder unipersonal que significó una 
importante influencia en el cristianismo y en el judaísmo sobre el monoteísmo y, a su vez, tuvo 
implicaciones políticas en la configuración de la monarquía. En general, la idea aristotélica del 
principio trascendente incidió en la historia de la filosofía política en el poder unipersonal. El 
cristianismo asumió que, debido a que el mundo se gobierna por un solo Dios supremo y no por 
una pluralidad, lo teológico y lo político se vinculan mutuamente. 

En connivencia con esta discusión, el historiador Jan Assmann encuentra que, el origen de la 
unicidad teológica, del Dios único, es herencia de la religión mosaica, del judaísmo que distinguió 
entre la pluralidad de los dioses paganos y un solo Dios verdadero como única fuente de poder 
y en su carácter de Creador único. Assmann denominó lo anterior como la distinción mosaica, 
una distinción entre los muchos dioses y el Dios único, además de la distinción entre la falsa y la 
verdadera religión, hecho que dio lugar a un giro monoteísta y tuvo un efecto transformador con 
el establecimiento de una verdad enfática. La transformación de las religiones arcaicas, politeístas, 
a la religión monoteísta, se dio en el sentido de una revolución, de una ruptura. La distinción mo-
saica entonces conlleva una verdad absoluta, revelada, en la creencia en Un sólo Dios (Assmann, 
2006: 9-10, 18-22). 

Asimismo, el simbolismo político moderno heredó el sustrato de lo teológico medieval. El 
historiador Walter Ullmann refiere que el tema dominante alude a la cosmología cristiana, en la 
perspectiva cristo céntrica que influyó en el gobierno medieval (Ullmann, 1966: 19). La herencia 
cristiana de las instituciones religiosas permeó en las instituciones políticas, en la centralidad del 
poder del gobernante como símbolo del poder único que deviene de la divinidad única. Así, la 
relación entre religión y política es indisociable, pues ambas cuentan con vasos comunicantes 
construidos por milenios de historia humana. 

1	 “No es bueno el caudillaje de muchos; sea uno solo el caudillo, uno solo el rey”. Homero, Ilíada, Madrid, Gredos, 
2008, p. 55, Canto II 204-205. También lo menciona Étienne de La Boétie, en su Discurso de la servidumbre volunta-
ria, Madrid, Tecnos, 1986, 5.



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

153estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

De ahí la importancia de la teología política, según Jan Assmann, de los constantes vínculos 
entre la comunidad política y el ordenamiento religioso, entre el poder y la salvación, de las 
implicaciones teológicas de lo político y de las implicaciones políticas de lo teológico (Assmann, 
2015: 11-12). Inclusive, el autor plantea un sentido inverso a la tesis de Carl Schmitt, al señalar que 
los conceptos centrales de la teología son conceptos políticos teologizados, que “la religión nace 
del espíritu de lo político” (Assmann, 2015: 29). 

En suma, la idea central es destacar la importancia de la teología política como una perspec-
tiva de estudio de lo político, en la amplia gama de relaciones entra la religión y la política: “La 
teología política es tanto la política que remite a Dios para lograr sus propósitos, como la teología 
que requiere imponer sus ideas sobre la esencia y la voluntad de Dios en forma de ordenamiento 
político” (Assmann, 2015: 85).

Antecedentes teológico-políticos en el simbolismo  
de la autoridad unipersonal

La filosofía y la teoría política han reflexionado respecto al problema de la autoridad, de su le-
gitimidad y obediencia. El debate sobre las formas de organización política ha significado una 
discusión entre el gobierno de los muchos, de los pocos y de UNO. La democracia, la aristocracia 
y la monarquía, refieren la clásica discusión sobre la forma de gobierno y la concentración del 
poder. En este punto, es importante el estudio del gobierno del UNO, de la fascinación que 
produce la pleitesía hacia un solo dirigente que concentre el poder político. 

La reflexión filosófica se adentra en el problema de la autoridad y el afán de poder, en la laten-
cia del ser humano a seguir la figura de un líder que puede derivar en la tiranía. Thomas Hobbes 
concluye que el ser humano es impulsado por un deseo natural, un instinto por el poder: 

De este modo señalo, en primer lugar, como inclinación general de la humanidad entera, un per-
petuo e incesante afán de poder, que cesa solamente con la muerte. Y la causa de esto no es que 
un hombre espere un placer más intenso del que ha alcanzado; o que no llegue a satisfacerse con 
un moderado poder, sino que no pueda asegurar su poderío y los fundamentos de su bienestar 
actual, sino adquiriendo otros nuevos (Hobbes, 1980: 79).

El afán de poder se encuentra en el mundo de las pasiones, donde los seres humanos se inclinan 
hacia el apetito de poder como inherente a la naturaleza humana y que lleva a la lucha por el 
poder político. Hobbes describe que: “Las pasiones que más que nada causan las diferencias de 
talento son, principalmente, un mayor o menor deseo de poder, de riquezas, de conocimientos y 
de honores, todo lo cual puede ser reducido a lo primero, es decir: al afán de poder. Porque las ri-
quezas, el conocimiento y el honor no son sino diferentes especies de poder” (Hobbes, 1980: 59).

En el devenir de la historia humana, en las incesantes transiciones entre regímenes políticos y 
aún en la modernidad, se ejemplifica la recurrente sujeción de muchos a las pasiones de un tirano. 
La fascinación ante un déspota, la admiración de encontrar en UNO el sentido de la política, en la 
posibilidad de encontrar en el liderazgo de un amo la pertenencia a la colectividad y la sujeción 
a la totalidad. Esta característica es persistente en la discusión de la filosofía política. En un ensayo 
clásico del año de 1576, Étienne de La Boétie, señala: 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

154 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

Por ahora no deseo sino comprender, si es posible, como puede ocurrir que tantos hombres, 
tantas aldeas, tantas ciudades, tantas naciones, sufran de cuando en cuando un tirano solo, que 
no tiene más poder que el que se da él mismo; que no tiene más poder que su causar daño, y en 
tanto que aquellos que han de querer sufrirle; y que no sabría hacerles mal alguno, sino en tanto 
en cuanto prefieren mejor sufrirle que contradecirle. Hecho extraordinario y, sin embargo, tan 
común (y por esta razón hay que dolerse más y sorprenderse menos) es ver un millón de millones 
de hombres servir miserablemente, teniendo el cuello bajo el yugo, no constreñidos por una fuer-
za muy grande, sino que en cierto modo (parecen) encantados y prendados por el solo nombre 
de UNO, del cual no deben ni respetar el poder, puesto que está solo, ni amar las cualidades, 
puesto que es, en su opinión, inhumano y salvaje (La Boétie, 1986: 6-7).

En su crítica a la autoridad unipersonal, La Boétie añade: “Pero, hablando en conciencia, es una 
desgracia extrema estar sujeto a un amo del cual no se puede estar nunca seguro de que sea 
bueno, puesto que se encuentra siempre en potencia para ser malvado cuando quiera; y en caso 
de haber varios amos, es tanto como tener otras tantas posibilidades de ser desgraciado en ex-
tremo” (La Boétie, 1986: 6).

La dominación del ser humano sobre sus congéneres y la permanente necesidad de encontrar 
una autoridad investida de amplios poderes es un aspecto recurrente en la historia y en la filosofía 
política. Es usual que los individuos sigan a figuras omnipotentes, caracterizadas por una intrínseca 
sacralidad y la capacidad para guiar a la colectividad. El viraje hacia la tiranía implica el uso del 
terror cuando la sociedad padece la crueldad del tirano. Pero también, la atracción por las figuras 
de poder implica personalidades dominantes que emocionan a las personas, figuras carismáticas 
con un liderazgo atractivo tal como lo ha señalado Clifford Geertz (Geertz, 1994: 147). Algo 
similar enfatizó Thomas Carlyle en el siglo XIX, al señalar que la historia universal ha sido el devenir 
de los grandes héroes, figuras excepcionales que con su obra y acción han forjado la historia y el 
destino de la humanidad (Carlyle, 1976: 3).

Émil Cioran concibe al tirano en analogía con una fiebre. Esto implica una sed de poder que 
se origina en la ambición de ser el primero en la ciudad. Se convierte en una patología que denota 
síntomas de exacerbación de las pasiones, un estado enfermizo que hace del hombre político 
un tirano en potencia (Cioran, 2003: 63). La sed de poder propia del juego de la política desata 
trastornos delirantes que ofuscan la razón. El tirano es atractivo, seduce al ser reconocido como 
ostentador de una percepción y de un ímpetu diferente al resto de los individuos.

En esta perspectiva de la teoría política, ha sido recurrente la necesidad de argumentar sobre la 
autoridad unipersonal en la que un sólo gobernante concentra el poder político. Inclusive, desde 
el realismo político, Maquiavelo expresa la pertinencia del gobernante único, pero en contra del 
poder absoluto, a favor del poder acotado, limitado y tendiente al interés común: 

De modo que es necesario que sea uno solo aquél de cuyos métodos e inteligencia dependa la 
organización de la ciudad. Por eso, un organizador prudente, que vela por el bien común sin pen-
sar en sí mismo, que no se preocupe de sus herederos sino de la patria común, debe ingeniárselas 
para ser el único que detenta la autoridad, y jamás el que entienda de estas cosas le reprochará 
cualquier acción que emprenda, por extraordinaria que sea, para organizar un reino o constituir 
una república (Maquiavelo, 1987: 60).



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

155estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

En este punto, Maquiavelo se encuentra a favor del príncipe virtuoso y en contra de los tiranos. Es 
precisamente el gobierno del UNO el cual contiene un trasfondo de reflexión teológico-política, 
respecto a la sacralización de la figura de autoridad. La mención de la teología política es perti-
nente para un estudio de lo sagrado y del poder como una vertiente de la filosofía política sobre 
la obediencia a la autoridad. 

El antecedente primordial en la construcción del pensamiento político moderno fue la monar-
quía medieval de legitimidad divina en las naciones europeas. En esta tesitura, la figura del Rey, del 
monarca por derecho divino, constituyó la centralización del poder político unipersonal, legitimado 
por el poder eclesiástico donde lo político y lo teológico convergen. En este vínculo se encuentra 
un despliegue del simbolismo del poder donde el cuerpo político del Rey, soberano, asume el ca-
rácter sagrado de la autoridad política. De tal forma, es pertinente la referencia a algunos teóricos 
políticos esenciales y clásicos, en torno al simbolismo de la autoridad de origen medieval.

John Neville Figgis publicó en 1896, El derecho divino de los Reyes, un documento indispen-
sable para la discusión teórico-política en torno a la defensa de la monarquía como institución de 
orden divino. Planteó la teoría del derecho divino de los Reyes, en donde el derecho hereditario a 
través de la ley de la primogenitura es irrevocable. Así también, planteó la responsabilidad de los 
Reyes únicamente ante Dios y no ante el pueblo, donde el monarca es el único soberano, el cual 
no tiene limitaciones legales y su arbitrio único se impone ante cualquier ley. La obediencia pasiva 
de los súbditos y la no resistencia hacia el Rey forma parte del derecho divino, donde se parte de 
la idea de que el monarca obedece la ley de Dios y a la cual no se puede oponer (Figgis, 1942: 16).

En esta configuración del poder absoluto, Figgis encuentra la fuente divina del poder político 
donde la obediencia a la autoridad de la institución monárquica es una obligación ante Dios, por 
lo que es debido estar sujetos al Rey como autoridad impuesta por la divinidad. Además, Figgis 
aduce que la unción real con un sentido sacramental implica también una ceremonia que otorga 
título de autoridad al monarca (Figgis, 1942: 18). 

En este sentido, por ejemplo, en las repúblicas modernas y regímenes presidencialistas, los 
actos protocolarios de toma de protesta recrean el sentido antiguo de la parafernalia política mo-
nárquica. Los actos de unción y coronación son un referente para los protocolos republicanos de 
investidura en los Estados modernos, que no deja de lado los antecedentes simbólicos del poder 
político y, por ende, intrínsecamente vinculados a un pasado monárquico y teológico.

En la idea de soberanía, Figgis apunta que la teoría política medieval desconocía el concepto, 
debido a que, la autoridad suprema, superior a la ley positiva, se explicaba en la fuente divina pero 
no superior al poder de Dios (Figgis, 1942: 22 y 175). La idea de soberanía, de construcción mo-
derna, refiere al cuerpo político como ostentador del poder que origina la ley suprema y que está 
por encima de ella, situación que la teoría política medieval no podía integrar en sus postulados, 
puesto que la ley divina era la única concebible y superior con la imposibilidad de su contravención.

La doctrina del derecho divino implica el reconocimiento de la faceta sagrada de los gober-
nantes, un reconocimiento político de raíces antiguas, donde la lealtad a un líder es el factor 
esencial en la relación política (Figgis, 1942: 25). Figgis refiere que, en la teoría política medieval, 
Rex est mixta persona cum sacerdote, en la construcción de la idea del monarca en su santidad, 
ligado a lo divino, investido de cualidades prodigiosas (Figgis, 1942: 25). Por tal motivo, los Reyes 
simbolizaban el poder divino en la tierra y mantenían atributos extraordinarios como la curación 
de enfermedades. 

Marc Bloch en 1924, publicó el libro Los Reyes taumaturgos, donde explica la creencia medie-
val persistente hasta el siglo XVIII, sobre la mística real que podía curar a los enfermos tan sólo con 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

156 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

el contacto y la bendición del monarca. De esta manera, los poderes taumatúrgicos o milagrosos 
del Rey podrían curar las infecciones y enfermedades de las personas (Bloch, 1988: 25 y 35).

Bloch estudia las ceremonias de consagración de los monarcas, de la unción y la coronación, 
donde el Rey investido por el derecho divino puede ejercer el aspecto milagroso del poder real. 
Inclusive, las reliquias reales ligadas a las insignias y a los símbolos de la majestad proveen de un 
carácter místico y milagroso. El autor pretende avocarse a la veneración que produce la figura del 
gobernante (Bloch, 1988: 27), que suscita un sentimiento de lealtad, característica eminentemente 
subjetiva y simbólica del poder político. Al respecto, Bloch se refiere al simbolismo del poder y 
al fortalecimiento de la figura de la autoridad por medio de los ritos de curación. Alrededor de la 
mística del Rey y la supuesta capacidad de curar enfermedades, se construyó una parafernalia con 
un sentido político que ensalzaba aún más al símbolo de la autoridad política.

El fundamento sagrado del poder monárquico era el origen de las cualidades supremas y mila-
grosas del Rey, por lo que el monarca requería de consagrar su poder divino y terrenal por medio 
de la liturgia y de los rituales. En cuanto a los ritos medievales de unción y coronación (unción por 
óleo bendecido, símbolo teológico y, al mismo tiempo, recepción de la corona en la cabeza del 
monarca, como coronación política; esto es, la obtención de las insignias del cetro y la corona, 
lo sagrado y lo político reunidos) al efectuar ambos, consagraban al Rey para tomar posesión del 
poder político. Al respecto, Bloch menciona: 

Estos emblemas, en su mayoría eran muy antiguos; la innovación consistió en darles un papel en 
las pompas religiosas de advenimiento. En suma, la solemnidad reunió siempre los dos aspectos: 
por un lado, la entrega de las insignias, entre las cuales la corona siguió siendo la principal; y por 
el otro, la unción, que se mantuvo hasta el final, como el acto santificado por excelencia. De ese 
modo nació la consagración (Bloch, 1988: 73). 

Con lo anterior, el Rey consagrado en lo teológico y en lo político, revestía una dignidad divina que 
le permitía la facultad de curar, en un simbolismo político de la supremacía de la autoridad real. 
El culto al poder de la autoridad única, soberana, cuya configuración histórica es antigua permeó 
en los regímenes políticos modernos, aunque en formas seculares. A pesar de la configuración de 
las instituciones políticas modernas a partir de la primacía de la razón, de la eliminación de las 
explicaciones divinas y sobrehumanas del poder político, la modernidad heredó los antecedentes 
de veneración implícita a la autoridad. En esta misma tradición en torno a la centralidad y culto 
a la autoridad política a través de sus expresiones simbólicas, el tema del cuerpo político del 
gobernante es recurrente.

En la encarnación del poder político, ligado a la santidad y a la magnanimidad de la figura del 
gobernante, es pertinente una interpretación teológico-política que haga explícito el simbolismo 
del cuerpo político, la incorporación del poder en el símbolo del líder. En su obra de teología 
política medieval, Ernst Kantorowicz aporta un marco teórico sobre el simbolismo de la autoridad 
y del poder político (Kantorowicz, 2012: 33).

Kantorowicz discurre en su libro Los dos cuerpos del Rey (1957), respecto a la sacralidad de la 
autoridad del monarca. En un principio, el autor plantea que el estudio de lo sagrado en la política 
podría considerarse como un riesgo, un terreno movedizo, pero indispensable para entender el 
sustrato simbólico del poder: “El misticismo, al ser trasplantado desde la cálida luz del mito y de 
la ficción a la fría e inquisitiva luz de los hechos y de la razón, pierde por lo general buena parte 
de su poder persuasivo (…) En particular, la mística política está más expuesta al peligro de perder 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

157estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

su poder de encantamiento o vaciarse de sentido cuando se le sustrae de su entorno natural, de 
su tiempo y de su espacio” (Kantorowicz, 2012: 37). Lo anterior implica la problematización de la 
corporación unipersonal, donde la ficción política da lugar a un símbolo del Rey como institución 
permanente y sagrada que, a su vez, subyacente, contiene el cuerpo mortal del hombre (Kanto-
rowicz, 2012: 39).

Pero este misticismo tiene hondas raíces en la historia medieval de Europa, en la cual la legiti-
midad sagrada del Rey dio paso a una interpretación del poder. En este sentido, el Rey ostentaba 
dos cuerpos, uno era débil, frágil, mortal, humano, sometido a pasiones y, el otro cuerpo era sa-
grado, inmortal, perfecto, infalible, incorruptible. Un cuerpo era natural, el otro político. El natural 
flaqueaba, moría, pero a su vez el Rey contenía el cuerpo político como símbolo de lo continuo, 
de la trascendencia y permanencia de la autoridad. El político representaba la dignidad eterna de 
la autoridad en su competencia de la política y del gobierno, por lo que el Rey nunca moría y la 
majestad quedaba en herencia de su sucesor. Por ello, ambos cuerpos se encontraban incorpora-
dos en uno sólo, indivisible (Kantorowicz, 2012: 42-43 y 47). 

El cuerpo político, sagrado, en la teoría de Kantorowicz implica a un cuerpo simbólico, in-
herente a la construcción de una figura de autoridad que concentra las más altas decisiones del 
Estado y que se encuentra investido como legítimo soberano. En este sentido, Kantorowicz re-
sume la doctrina político-teológica sobre el cuerpo del Rey: “Tenens dignitamem est corruptibilis, 
DIGNITAS tamen semper est, non moritur, ‘El poseedor de una dignidad es corruptible, pero la 
dignidad es para siempre, nunca muere’” (Kantorowicz, 2012: 426).

El autor retoma la idea teológica del corpus mysticum donde la sociedad cristiana y la Iglesia 
forman un solo cuerpo encabezado por Cristo y, encuentra que, los juristas medievales transfor-
maron esta idea en el Estado encabezado por el Rey cuya corona es un símbolo del derecho. 
Entonces, los conceptos teológicos permitieron nutrir a los del Estado e incardinarse en la teoría 
política (Kantorowicz, 2012: 50 y 53). En estos términos, el Rey es la imagen del ungido, de Dios, 
del Uno, que configuró a las monarquías medievales cristo céntricas donde el monarca mantiene 
una dualidad de Dios-hombre (Kantorowicz, 2012: 81-82).

Para Kantorowicz, la resignación de obediencia al poder, proveniente del cristianismo, implicó 
en términos políticos la exaltación de la potestas del Rey, al cual se le debía obediencia pasiva 
por el hecho de ser un poder ordenado por Dios. Pero se obedece pasivamente al Rey sagrado, 
simbólico, a la persona divina, al poder político-teológico y no al cuerpo humano del monarca 
(Kantorowicz, 2012: 86, 89 y 120).

Sin dejar el sustento divino que tiene el derecho monárquico medieval, se creó una teoría emi-
nentemente política. Sin embargo, Kantorowicz menciona que: “Las infinitas interrelaciones entre 
la Iglesia y el Estado, activas en todos los siglos de la Edad Media, produjeron híbridos en ambos 
campos. Los préstamos mutuos y los intercambios de insignias, símbolos políticos, prerrogativas 
y derechos honorarios se han venido realizando incesantemente entre los dirigentes espirituales y 
seculares de la sociedad cristiana.” (Kantorowicz, 2012: 209). 

Con el trasfondo simbólico del poder político, cuyos antecedentes provienen de las monarquías 
medievales y la vinculación de lo teológico y lo político, es posible advertir el culto a la imagen 
del gobernante que ha trascendido hasta la modernidad. Kantorowicz apunta que los retratos, 
monedas y demás representaciones del monarca con sus signos de soberanía estaban asociados a 
la divinidad, en una adoración pública del cuerpo simbólico de la autoridad (Kantorowicz, 2012: 
486-487). La reiteración de la imagen del Rey contenía un importante sentido simbólico, debido 
a la fuerza que produce el símbolo de la autoridad política. En la actualidad, en los regímenes 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

158 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

políticos modernos ha subsistido la reiteración de la imagen del gobernante y de los símbolos de 
su autoridad, para afianzar una adoración secularizada.

En este sentido, el poder político requiere de símbolos precisos que lo representen, insignias 
que muestren de manera concreta la dignidad de la autoridad política. En el caso de las monar-
quías, Kantorowicz precisa a la corona como ficción, donde una era la corona material, visible que 
se investía al monarca en una ceremonia de coronación, pero también se investía de una corona 
invisible, simbólica e inmaterial que otorgaba los atributos y derechos reales para el ejercicio del 
gobierno (Kantorowicz, 2012: 338).

La persistencia de lo simbólico en el poder político moderno

El filósofo Claude Lefort discurrió sobre la importancia del mundo de lo simbólico en la política, 
sobre todo, en las democracias modernas. En su análisis de la democracia en oposición a los tota-
litarismos, encontró dispositivos simbólicos inherentes a la sociedad democrática que se conjugan 
con los dispositivos institucionales. Para Lefort, los regímenes democráticos modernos contienen 
una faceta simbólica que les otorga un sentido, un ámbito de representaciones simbólicas donde 
el poder dirime sus conflictos. 

En la interpretación que realiza Lefort sobre la obra de Étienne de La Boétie, Discurso de la 
servidumbre voluntaria, desentraña el sentido de un fenómeno esencial para la política, el deseo 
de servidumbre de la colectividad y la latencia de UN gobernante para efectuar la dominación: 
“Pero no se convierte en amo porque quiere, sino que pasa a serlo al ocupar un lugar que ya está 
dispuesto, al responder a una petición ya formulada por aquéllos y en aquellos a quienes domina: 
el pueblo.” (Lefort, 2008: 113).

Según Lefort, la autoridad política es una abstracción simbólica propia de la democracia, donde 
el poder no se ubica de manera concreta, sino que se encuentra vacío, asumido únicamente en 
un símbolo que lo representa. El autor explicó al poder a partir de lo imaginario, debido a que 
el dominio de un soberano es parte de una ficción, de la aceptación colectiva del dominio de 
un gobernante (Lefort, 2008: 118). De esta manera, los individuos conceden la sujeción al poder 
al creerlo supremo en su imaginario por la fuerza que emana de sus símbolos. A su vez, Lefort 
acudió a la obra de Maquiavelo, respecto a la representación del poder para profundizar en sus 
argumentos y analizar el fenómeno teológico-político latente en las sociedades modernas.

En su texto sobre Maquiavelo. Lecturas de lo político (1972), Lefort retoma la importancia del 
pensador florentino para encontrar el sentido primero de la política en la modernidad. Lefort 
acude a Maquiavelo para afirmar que la política refiere eminentemente al conflicto entre los seres 
humanos, a la lucha por el poder. Entonces, para Lefort, el modelo del ser humano maquiavélico 
es soberano, ajeno a un sometimiento, en donde la soberanía se obtiene a través del reconoci-
miento de su autoridad (Lefort, 2010: 14, 25 y 51). Esto es, la soberanía se hace reconocer en sus 
adversarios a través de una puesta en escena, del ceremonial y la dramaturgia, para lograr un 
objetivo como parte de una estrategia que imponga su dominio. Lefort menciona:

Así el maquiavelismo no puede dejar de verse acompañado (creemos), por una puesta en esce-
na que saca a plena luz, en el momento decisivo, el dominio total del actor, y no solamente su 
fuerza o su habilidad frente a sus víctimas. En este sentido, hace más que designar una técnica 
criminal, evoca un arte, una actividad consagrada a ofrecerse el espectáculo de su propio éxito, 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

159estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

que se encanta con su propio resultado. El maquiavélico se complace en la intriga complicada 
que ha compuesto (Lefort, 2010: 14).

Lefort encuentra en Maquiavelo el sentido simbólico de la política, subyacente en la disposición 
de estrategias para lograr el triunfo en los proyectos políticos. Tales planes van conjugados con el 
ceremonial y el artificio para hacerse reconocer como el vencedor. Aunado al realismo político en 
la lucha concreta por dominar, existe un plano simbólico, abstracto, de la actividad política en el 
cual el actor político representa su poder, lo expresa con el simbolismo y el rito como parte de la 
teatralidad y la simulación. 

Lefort apunta respecto al hombre maquiavélico: “Con el cálculo y la astucia, el principio del 
secreto gobierna su acción. Lleva una máscara que hurta a las miradas del prójimo, en toda oca-
sión, los movimientos de su alma.” (Lefort, 2010: 13). La representación del poder es inherente 
a la actividad política. El sentido de lo simbólico implica una actuación que sugiere y oculta las 
intenciones del poderoso, pero que afirma su señorío en el lenguaje de lo teatral al ostentar los 
signos y ritos de su autoridad. El poder concreto, dinámico, se acompaña de lo simbólico y lo 
abstracto de la soberanía. 

Al discurrir respecto al simbolismo del poder político, es indispensable aludir al vínculo entre 
lo teológico-político. Lefort encontró que la modernidad pretendió la separación del Estado y de 
su basamento teológico, con el fin de que el Estado y el poder político se funden sobre sí mismos, 
ajenos al origen divino. Sin embargo, aun con este intento de separación, la modernidad mantuvo 
oculta la dimensión simbólica de lo político, la cual no desapareció (Lefort, 2004: 54). 

El autor precisa: “En suma, lo político y lo religioso ponen al pensamiento filosófico en presen-
cia de lo simbólico, no en el sentido en que lo entendían las ciencias sociales, sino en el sentido 
en que ambos dirigen, por sus propias articulaciones, un acceso al mundo.” (Lefort, 2004: 63). Lo 
político apela también a un sentido trascendente en la interpretación del poder, por lo que no 
puede desvincularse absolutamente de una convergencia con lo teológico.

Para Lefort, la sustancia misma de lo político en el conflicto propio que caracteriza a la socie-
dad democrática, en la división entre sus integrantes y grupos internos, implica que el conflicto es 
instituido y la sociedad realiza una puesta en escena respecto a la lucha por el poder. La escena 
de la pugna y el conflicto entonces se representa (Lefort, 2004: 69).

Lefort propone la teoría de la incertidumbre democrática que ocurre ante la falta de un cuerpo 
soberano, único, que concentre al poder político en su persona, tal como sucede en la monarquía 
de origen medieval. Según Lefort, en las democracias modernas persiste un vaciamiento del poder, 
puesto que, al dejar atrás al poder soberano del monarca de origen divino, se eliminó el cuerpo 
político único del gobernante para dar lugar a la atomización del poder en los ciudadanos y su 
fragmentación en una amplitud de depositarios. El poder en la democracia es vacío por el mismo 
vaciamiento del cuerpo del príncipe, debido a que la cabeza pierde su dominio absoluto sobre el 
cuerpo social (Lefort, 1990: 188-190).

Pero la democracia, según entiende Lefort, alteró el orden político de las monarquías divinas 
y dio lugar a un régimen político donde el poder no está incorporado en una persona específica. 
En la democracia moderna el poder es difuso, indeterminado, no se encuentra en un lugar único, 
inamovible, estable. El poder político es peleado por los grupos e individuos en conflicto, un poder 
que se obtiene y legitima con el sufragio popular. 

El poder aparece y reaparece a través del voto atomizado, individual, para luego constituirse 
en una autoridad política institucional y después trasladarse a un nuevo encargado. Lefort refiere: 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

160 estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

“Desde ahora quienes ejercen la autoridad política son simples gobernantes y no pueden apro-
piarse del poder, incorporarlo.” (Lefort, 1990: 190). Por ello, en la democracia el poder político se 
difumina, debido a la falta de una figura estable que incorpore al poder en su simbolismo y en la 
sacralidad de la autoridad única y soberana.

Conclusión 

El mundo de la política es un ámbito saturado de símbolos. El fenómeno del poder, de su obtención 
y conservación, conlleva una faceta misteriosa que precisa de la representación de la autoridad 
y de la legitimidad de la dominación. Así también, el ejercicio de la política refiere a la práctica 
de numerosas expresiones simbólicas. Los ritos, los mitos, los símbolos, a través de alegorías, 
emblemas y múltiples signos, implican un amplio universo de lo imaginario.

En las democracias modernas permanece la latencia de lo simbólico y lo teológico, donde 
el nuevo príncipe se encarna en el gobernante electo por periodos precisos de gobierno y en un 
mandato que le otorga el voto de la ciudadanía. La incorporación del poder, laicizada, ocurre 
con un fundamento simbólico inherente a la política, donde el poder tiende a concentrarse en la 
investidura de la autoridad.

Aun así, aunque Lefort refirió la incertidumbre democrática por la dispersión del mando y la 
vacuidad de la incorporación del poder político moderno, la veneración de las autoridades uniper-
sonales continúa en las modalidades republicanas. El sustrato de lo teológico-político, herencia de 
las monarquías medievales y del vínculo entre la autoridad y lo sagrado, ha dejado huella en los 
regímenes políticos modernos. El poder se encuentra en el campo de lo sagrado debido al sustrato 
fascinante y simbólico que produce la autoridad. 

Los liderazgos políticos contemporáneos se rodean del ceremonial del poder, ejercen ges-
tualidades y formas políticas, acuden a los ritos y aclamaciones, insisten en la veneración de la 
imagen del gobernante, publicitan y glorifican su liderazgo, acuden al discurso político y al mito, 
retoman las liturgias del poder y ensalzan las insignias de su soberanía. Hoy en día, continúa el 
culto político y la sacralización de los príncipes republicanos.

Bibliografía

Assmann, Jan (2006). La distinción mosaica o el precio del monoteísmo. Madrid. Akal. 
Assmann, Jan (2015). Poder y salvación Madrid. Abada editores.
Bloch, Marc (1988). Los reyes taumaturgos. México. FCE.
Caillois, Roger (2006). El hombre y lo sagrado. México. FCE.
Carlyle, Thomas (1976). Los héroes. El culto de los héroes y lo heroico en la historia. México. Porrúa.
Cassirer, Ernst (2013a). El mito del Estado. México. FCE.
Cassirer, Ernst (2013b). Filosofía de las formas simbólicas II. El pensamiento mítico, México. FCE.
Cioran, Émil Michel (2003). Historia y utopía. Barcelona. Tusquets Editores.
Durand, Gilbert (2007). La imaginación simbólica. Buenos Aires. Amorrortu.
Durand, Gilbert (2004). Las estructuras antropológicas del imaginario. México. FCE. 
Eliade, Mircea (2012). Lo sagrado y lo profano. Barcelona. Editorial Paidós. 
Figgis, John Neville (1942). El derecho divino de los Reyes. México. FCE. 



prieto vargas je. • culto al poder, sustrato teológico y ritos políticos

161estudios políticos, novena época, núm. 63 (septiembre-diciembre, 2024): 144-161

Geertz, Clifford (1994). Conocimiento local. Ensayo sobre la interpretación de las culturas. Barcelona. Gedisa. 
Hobbes, Thomas (1980). Leviatán. México. FCE. 
Homero (2008). Ilíada. Madrid. Gredos. 
Kantorowicz, Ernst (2012). Los dos cuerpos del Rey. Un estudio de teología política medieval. Madrid. 

Ediciones Akal.
La Boétie, Étienne de (1986). Discurso de la servidumbre voluntaria o el Contra Uno. Madrid. Tecnos. 
Lefort, Claude (2010). Maquiavelo. Lecturas de lo político. Madrid. Trotta.
Lefort, Claude (1990). La invención democrática. Buenos Aires. Ediciones Nueva Visión.
Lefort, Claude (1988). Democracy and Political Theory. Minneapolis. University of Minnesota Press. 
Lefort, Claude (2004). La incertidumbre democrática. Ensayos sobre lo político. Barcelona. Editorial Anthropos. 
Lefort, Claude (2008). El nombre de Uno. Étienne de La Boétie. El discurso de la servidumbre voluntaria. 

Buenos Aires. Terramar. 
Maquiavelo, Nicolás (1987). Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid. Alianza Editorial. 
Otto, Rudolf (2009). Lo santo. Madrid. Alianza Editorial. 
Peterson, Erik (1999). El monoteísmo como problema político. Madrid. Trotta. 
Schmitt, Carl (2009). Teología política. Madrid. Editorial Trotta.
Schmitt, Carl (1998). El concepto de lo político. Madrid. Alianza Editorial. 
Ullmann, Walter (1966). Principles of Government and Politics in the Middle Ages. New York. Routledge.
Zambrano, María (1973). El hombre y lo divino. México. FCE.


